
Selig die um meinetwillen verfolgt werden 
Predigt bei der Seligsprechung von Carl Lampert 

Dornbirn, 13. November 2011 

 

„Warum müssen gerade Sie mit Ihren Fähigkeiten und Talenten, mit Ihrem 

angenehmen Äußeren dieser Schwindelreligion anhangen und den Beruf eines Sau-

Pfaffen ergreifen!“1 So Kommissar Trettin in Stettin zu Carl Lampert. Er hätte frei 

gehen können, wenn er den Talar ausgezogen und aus der Kirche ausgetreten wäre. 

- Weder mit der Erinnerung an Provikar Lampert noch mit seiner Seligsprechung tun 

sich manche leicht. Er war ein Mann der Kirche und der kirchlichen Hierarchie noch 

dazu. Beide stehen in den Skalen der Beliebtheit nicht ganz oben. Und er war ein 

Mann des Rechts und des Kirchenrechts, deren humane und seelsorgliche 

Bedeutung auch nicht so leicht zu vermitteln ist. Beide Bereiche – Recht und Kirche 

– stehen teilweise im Zwielicht. Carl Lampert hat sich vor 70 Jahren dem widersetzt, 

was heute unter anderen Vorzeichen schleichend passiert: Auflösung von Klöstern, 

Aussterben von Ordensgemeinschaften, Marginalisierung der Kirche, Verachtung der 

Priester und der Religion.  

Die Seligsprechung mit der Erinnerung an Carl Lampert steht heute im Kontext von 

Dankbarkeit oder Empörung, Freundschaft oder Gleichgültigkeit, Resignation oder 

Hoffnung, Hass oder Verzeihen, Freude oder Bitterkeit, Selbstrechtfertigung oder 

Anklage. In die Erinnerung mischen sich die Frage nach Gerechtigkeit, der Versuch 

Recht zu haben und Recht zu bekommen, aber auch der Wille zur Macht und die 

Erfahrung von Ohnmacht. Welche Rolle nehmen wir gegenwärtig in  der Gesellschaft 

und auch in der Kirche ein: Opfer, Richter, Täter, Angeklagte, Verstrickte, Schuldige, 

Zuschauer, Beschämte oder Anwälte? Wir sind nicht automatisch in einem großen 

Wir-Gefühl mit dem seligen Provikar eins, er ist nicht einfach der „Unsrige“ oder 

„einer von uns“. Das geht nicht ohne Umkehr und ohne Reinigung des 

Gedächtnisses. Wir können uns nicht arrogant gegenüber den „Bösen“ der 

Vergangenheit erheben, denn die Bosheit schleicht sich auch heute in der Gestalt 

der Wohltat ein und Menschenverachtung nistet sich in den Feldern der Gewohnheit. 

Die Seligsprechung von Provikar Carl Lampert ist Krisis, Gericht für gegenwärtige 

                                                
1 Aufzeichnungen von Julius Lampert, zitiert nach Richard Gohm, Selig, die um meinetwillen verfolgt 

werden. Carl Lampert – ein Opfer der Nazi-Willkür 1894-1944, Innsbruck-Wien 2008 (=Gohm), 29-
49, hier 39. 



Lebens- und Glaubensstile. Eine allzu schnelle Vertrautheit mit Lampert stünde in 

Gefahr der Vereinnahmung und Neutralisierung, oder auch der Verkitschung und 

Verhübschung, wie es bei gar nicht so wenigen beliebten Heiligen der Fall ist. Carl 

Lampert lässt sich nicht einfach bewundern, ohne zugleich die Frage an das eigene 

Leben zu richten: Und was ist mit dir? Deine Sache wird hier abgehandelt, um deine 

Motive geht es hier, dein Gott steht zur Debatte! Wie hältst du es mit den Opfern? 

Wie ernsthaft stellt sich die Frage, ob es in deinem Leben etwas gibt, das groß genug 

ist, um dafür zu sterben? 

Provikar Carl Lampert wird durch die Seligsprechung nicht so hoch erhoben, dass 

gewöhnliche Menschen in ihrer Suche nach Wahrheit und Gerechtigkeit resignieren 

müssten. Eine Seligsprechung ist nicht in der Logik von Neid und Konkurrenz, von 

Sieg und Niederlage, von Aufwertung und Abwertung zu verstehen. Es geht nicht um 

ein Siegesgeheul der einen, es geht auch nicht um das endgültige Vergessen der 

anderen Opfer von damals, nicht um die Auslöschung der Erinnerung an jene, die 

einen anderen Weg gegangen sind. Selige und Heilige gehen gerade auf jene zu, die 

sich in der eigenen Vergangenheit verstricken, die nicht von der eigenen 

Selbstrechtfertigung oder auch von ihrer Schuld loskommen. Die Seligsprechung von 

Carl Lampert ist nur unter dem Vorzeichen des Verzeihens, der Versöhnung, der 

Entgiftung und der Entfeindung recht zu verstehen. Carl Lampert hat seinen Feinden 

und Mördern verziehen, wie uns sein Bruder Julius berichtet: „Der Herrgott möge 

meinen Feinden verzeihen!“2 Und noch in der Todesstunde hat er seinen Henkern 

verziehen.3 Carl Lampert hat die Seligpreisungen Jesu in seine Zeit übersetzt. Die 

Seligsprechung von ihm soll die Seligpreisungen in unsere Zeit übersetzen. 

 

 

Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu 

 

„Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu und seine Liebe.“4 Wir haben von 

Jesus kein authentisches Bild, kein Foto, keine Filmaufnahmen, keine 

handschriftlichen Dokumente, keine Unterschrift, keinen genetischen Code, aber: Die 

Seligpreisungen spiegeln das Antlitz, das Gesicht, die Identität Jesu, sie stehen im 

                                                
2 Aufzeichnungen von Julius Lampert, zitiert nach: Gohm 29. 
3 Brief von Arnost Janisch an Julius Lampert vom 19.11.1945, in: Gohm 68. 
4 Katechismus der katholischen Kirche Nr. 1717. 



Herzen der Predigt Jesu. Dieses Antlitz Jesu vermittelt, wer Gott für uns Menschen 

ist. Jesu Blick auf die Menschen bleibt nicht an der geschminkten, geschönten oder 

gestylten Oberfläche stehen. Jesu Blick geht in die Tiefe, ins Herz; er vermittelt 

Würde, Zuwendung, Leben und Hoffnung. In Jesus, in seinen Seligpreisungen 

schreibt Gott das Hoheitszeichen seiner Liebe und Würde auf die Stirn eines jeden 

Menschen. Der selige Carl Lampert ist ein von Jesus Angesprochener und 

Angeschauter. Dieses Ansehen ist der Grund für sein Selbstbewusstsein, ist die 

Quelle seiner Kraft des Widerstands, ist die Basis für sein Durchhalten in der Folter, 

für seine Treue in Leiden und Tod. Der Provikar hat die Seligpreisungen in die Zeit 

der Gott und Menschen verachtenden Barbarei und der abgrundtiefen Dämonie 

übersetzt: „Der Zeiten Dunkel und Möglichkeiten lassen uns keineswegs 

beneidenswerte Zeitgenossen mit allem rechnen; gut ist nur, dass im dunklen 

Zeitenbild ein unzerstörbar helles Licht leuchtet, Gottes Vorsehung und Vaterliebe, in 

ihr sind wir trotz allem wohl geborgen – ich weiß und erlebe es!“ (Aus einem Brief an 

Alfons Rigger vom 14. Juli 1942) 

„Selig, die um der Gerechtigkeit willen, selig, die um meinetwillen verfolgt werden.“ 

(Mt 5, 10f.) Carl Lampert ist für die Rechte der Kirche eingetreten in einer Zeit, in der 

das Recht gebeugt wurde, in Zeiten, in denen Menschenrechte durch das Recht des 

Stärkeren ersetzt wurden, in denen Mord, Einschüchterung, Deportation, Internierung 

und Ausmerzung von Behinderten, sozial Minderwertigen, Juden und minderwertigen 

Rassen zum Alttagsgeschäft gehörten. Der nationalsozialistische Staat hatte den 

Rechtsstaat fundamental pervertiert. Der Staat und das organisierte Verbrechen 

waren identisch geworden. Und deshalb hatten die Nazis für Lampert jeden 

Rechtsanspruch verloren.5 Und er ist selbst Opfer des Unrechts, der Tyrannei und 

der Willkür geworden. Lampert wurde furchtbar gefoltert, fünfmal mit 

„Ochsenziemern“ unmenschlich geschlagen: Essensentzug, kein Wasser drei Tage 

lang, Misshandlungen, Drohungen, Versprechungen für den Fall des Austritts aus 

der Kirche. Und er beklagt das Unrecht, das ihm widerfährt: „Trotz dieses wirklichen 

Tatbestands wurde ich am 8. September 1944 zum Tode etc. verurteilt, „weil Hagen 

„glaubwürdig“ (!) und ich nicht glaubwürdig sei! – Jeglicher andere Beweis fehlte!! Sic 

                                                
5 „Das nationalsozialistische Regime, das so viel Elend und Not in die Welt gebracht habe, habe vor 

Gott kein Recht auf einen Führungsanspruch. Das nationalsozialistische Regime sei auf 
Unterdrückung eingestellt; es werde sich kaum halten können.“ 



justitia!!!!! [=So ist die Gerechtigkeit]“6 Lampert ist wegen seines Eintretens für Recht 

und Gerechtigkeit willen verfolgt und hingereichtet worden. 

 

In den Seligpreisungen spricht sich der Weitblick Gottes aus.7 „Bei der Verhandlung 

wurde er unter anderem auch gefragt, welches Werk er höher schätze, das 

Evangelium oder das Buch ,Mein Kampf’? Darauf gab er folgende Antwort: Das 

Evangelium ist das Wort Gottes und verkündet die Liebe. Das Buch des Herrn Hitler 

ist das Werk eines Menschen und predigt nur den Hass.“ (Aus einem Brief von 

Provikar Carl Lampert an Alfons Rigger vom 29. Oktober 1944) Menschenwürde, 

Humanität war für Hitler nur eine Wunschvorstellung, ein Phantasiegebilde, eine 

Fiktion, die der Mensch sich selbst wie blauen Dunst vormacht, während es im 

wirklichen Leben keine Sittlichkeit gibt und geben könne. Das wirkliche Leben ist für 

Hitler das Leben, wie es „die Natur kennt", und er meint, das wäre das 

erbarmungslose Fressen und Gefressenwerden, die gegenseitige Vernichtung auf 

Tod und Leben. Das Christentum sei, so Hitler, der erste geistige Terror und würde 

konsequent angewandt zur Züchtung des Minderwertigen führen. Es missachte mit 

Milde, Versöhnung und Barmherzigkeit das gottgegebene und wissenschaftlich 

bestätigte Grundgesetz vom Kampf als dem Vater aller Dinge. Hitler sah „soziale 

Tugend und Nächstenliebe als wandelnde Pestilenz.“ (Mein Kampf) Carl Lampert 

hingegen am Allerseelentag 1944, also kurz vor seiner Hinrichtung: „Was sagst Du 

mir – Allerseelentag 1944!? – Stell auf den Tisch die duftenden Reseden, flicht auch 

blühende Zyanen hinein und lass uns von der Liebe reden, wie einst im Mai!“ Liebe, - 

wie leidest Du in dem Hass dieser Zeit! Hass der Zeit, wie quälst Du die Liebe der 

Ewigkeit!!“8 Mit der Seligsprechung von Carl Lampert drückt die Kirche ihre 

Glaubensüberzeugung aus, dass die Armen nicht in alle Ewigkeit arm, die 

Erschlagenen nicht ein für allemal erschlagen, die Vergessenen nicht für immer 

vergessen, die Opfer nicht für immer besiegt, die Toten nicht in alle Ewigkeit tot sind. 

Wenn die Hinrichtung von Carl Lampert das letzte Wort hätte, dann würde das 

                                                
6 DAF, Mappe IV/A3, Eigentum der Pfarre Göfis. Gohm 118; vgl. Gaudentius Walser, Carl Lampert – 

Glaubenszeugnis seiner Briefe, Dornbirn 1969, 39-46. 
7 „Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. 

Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er  eine einzige Katastrophe, die 
unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße schleudert. Er möchte wohl 
verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfügen.“ (Walter Benjamin, 
Geschichtsphilosophische These IX) 

8 Brief an Bruder Julius, zitiert in: Gohm 58. 



Unrecht inthronisiert und der Tod als absoluter Herr eingesetzt. Eine Hoffnung für die 

Armen der Gegenwart, für die Erschlagenen, für die Opfer und die Toten der 

Vergangenheit lässt sich nur in der Hoffnung auf Gott durchhalten, der mit diesen 

etwas anfangen kann.  

Die Seligpreisungen sind in die offenen oder subtilen Auseinandersetzungen von 

Gewalt und Gewaltlosigkeit, von Unterdrückung oder Gerechtigkeit, von Lüge oder 

Wahrheit auf das Ende, auf die Vollendung hin gesprochen. Sie sind alles andere als 

Ausdruck von Resignation und Lähmung. In den Seligpreisungen fügt Jesus das 

Zerschlagene und die Zerschlagenen zusammen, holt er die Verlorenen heim, macht 

er die Kapputten lebendig, trocknet er die Tränen, gibt er den Toten Hoffnung. In den 

Seligpreisungen wird den Verfolgten von Jesus eine letzte Hoffnung, Leben, Sinn 

und Glück zugesagt. Insofern sind die Seligpreisungen eine „Magna charta“ gegen 

die Resignation und gegen die Hoffnungslosigkeit. In den Seligpreisungen werden 

scheinbar unvermeidliche geltende Sachzwänge nach vorne, auf das Glück in Gott 

hin aufgebrochen werden. Gegen den Tod und gegen tödliche Mächte bezeugen sie 

Gott als den schöpferischen Ursprung des Lebens. Im Lichte von Tod und 

Auferstehung wird die Hoffnung frei gesetzt, dass uns am Ende nicht das Nichts 

erwartet, sondern die schöpferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die 

Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein neues 

Leben. Jesus ist Hoffnungsträger schlechthin für dieses Mitgenommen-Werden in 

das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert. „Semen est 

sanguis Christianorum. – Ein Same ist das Blut der Christen“ (Tertullian)9  

 

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

                                                
9 Tertullian, Apologie 50,13. 


