
1 
 

Jahr der Orden 
Jahr der Barmherzigkeit 
Haus Marillac 
5.Oktober 2015 
Bischof Manfred Scheuer 

 

 

Selig die Barmherzigen 
 

Gott der barmherzige Vater 

 

Das Gleichnis vom „barmherzigen Vater“ (Lk 15,1-32) ist sicherlich die klassische 

Umkehrgeschichte, die vielen aus der Katechese, der Predigt, aus Bußfeiern und 

Beichtvorbereitung vertraut ist: Der Sohn verspielt die Freiheit, die er mit dem Auszug 

aus der Geborgenheit des Vaterhauses zu gewinnen meinte. Die Fremde - das 

Schweinehüten - hat nichts mehr von jenem Abenteuer an sich, das der befreiende 

Aufbruch versprach. In seiner Verlorenheit ergreift der „verlorene Sohn“ den letzten 

Strohhalm, die Verheißung, die im Umkehren liegt. Sein Vater ist größer als das 

Herz, das ihn anklagt. Er lässt ihn mit seiner Verfehlung nicht allein. So weit, so gut. 

Ist aber das Gleichnis nicht auch die Geschichte des Scheiterns eines 

verheißungsvollen Aufbruchs? Der Sohn will auf eigenen Füßen stehen; aber er 

verspielt das Kapital, das ihm ein eigenes Leben hätte ermöglichen sollen. Er muss 

umkehren, weil das Experiment mit der Mündigkeit gescheitert ist. Ist die Heimkehr 

des verlorenen Sohnes nicht auch Resignation, Regression in die Vergangenheit, in 

die Abhängigkeit? Oder muss man ohnehin das Gleichnis als Kritik an den Projekten 

der Moderne, d.h. an Freiheit, Mündigkeit und Aufklärung lesen? 

So tun sich viele gar nicht so leicht mit dem Gleichnis. Die einen kritisieren es, weil 

sie darin die Mündigkeit und Freiheit verraten sehen (Andre Gide). Sie vermissen 

beim Sohn Rückgrat und Entschlossenheit, weil er nicht zu seinem Weg steht. Die 

anderen sehen schon im Auszug, d.h. im Abschied vom Vater den Sündenfall, den 

Sündenfall und meinen damit den Auszug aus dem Vaterhaus der abendländischen 

Tradition, der Kirche und rufen zur Heimkehr auf. Will die Kirche mit Gleichnissen wie 

mit diesen gleich Eltern das Selbständigwerden ihrer Kinder verhindern, indem sie 

ihnen frühzeitig Schuldgefühle einpflanzen, so als könnten sie damit die Heimkehr 



2 
 

ihrer "verlorenen Kinder" gleichsam vorprogrammieren? Bestraft die Kirche alle 

Emanzipationsversuche mit peinigenden Schuldgefühlen? 

Das Bekenntnis der Gemeinsamen Synode der Bistümer Deutschlands Unsere 

Hoffnung greift diese Fragen auf: „Hat die Praxis unserer Kirche nicht zuweilen den 

Eindruck genährt, dass man die kirchliche Schuldpredigt bekämpfen müsste, wenn 

man der realen Freiheit der Menschen dienen wolle? ... Unsere christliche Predigt 

der Umkehr muss jedenfalls immer der Versuchung widerstehen, Menschen durch 

Angst zu entmündigen. Sie muss gegen jeden Versuch kämpfen, der die christliche 

Rede von Schuld und Sünde missbraucht, einer unheiligen Unterdrückung von 

Menschen durch Menschen den Anschein von Recht zu verleihen.“ (I,5) Theologie 

und Verkündigung haben dafür Sorge zu tragen, dass die christliche Rede von 

Schuld und Umkehr nicht zur „freiheitsgefährdenden Rede“ wird, dass sie vielmehr 

freiheitsentdeckende und freiheitsrettende Rede sein kann. 

 

Billige und teure Gnade 

 

Gnade ist nicht billig. Für Dietrich Bonhoeffer ist die „Nachfolge Christi“ kritisches 

Kriterium gegenüber einem bloß angepassten bürgerlichen Christentum: „Billige 

Gnade heißt Gnade als Schleuderware, verschleuderte Vergebung, verschleuderter 

Trost, verschleudertes Sakrament. ... Gnade ohne Preis, ohne Kosten. ... Also der 

Christ folge nicht nach, aber er tröste sich der Gnade! Das ist billige Gnade als 

Rechtfertigung der Sünde, aber nicht als Rechtfertigung des bußfertigen Sünders, 

der von seiner Sünde lässt und umkehrt; nicht Vergebung der Sünde, die von der 

Sünde trennt. Billige Gnade ist die Gnade, die wir mit uns selber haben. Billige 

Gnade ist Predigt der Vergebung ohne Buße, ... ist Absolution ohne persönliche 

Beichte. Billige Gnade ist Gnade ohne Nachfolge, Gnade ohne Kreuz, Gnade ohne 

den lebendigen, menschgewordenen Jesus Christus. ... Teure Gnade ist das 

Evangelium, das immer wieder gesucht, die Gabe, um die gebeten, die Tür, an die 

angeklopft werden muss. Teuer ist sie, weil sie in die Nachfolge ruft, Gnade ist sie, 

weil sie in die Nachfolge Jesu Christi ruft; teuer ist sie, weil sie dem Menschen das 

Leben kostet, Gnade ist sie, weil sie ihm so das Leben erst schenkt. ... Teure Gnade 

ist Menschwerdung Gottes.“1  

                                                
1 Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge (WW hg. von E. Bethge, Bd. 4, hg. von M. Kuske und I. Tödt), 

Gütersloh 21994, 29-31. 



3 
 

 

 

Gott der Aufpasser2 

 

„Ein Mensch, der recht sich überlegt, dass Gott ihn anschaut unentwegt, fühlt mit der 

Zeit in Herz und Magen, ein ausgesprochnes Unbehagen. Und bittet schließlich ihn 

voll Graun, nur fünf Minuten weg zu schaun. Er wolle zwischendurch allein, recht 

brav und artig sein. Doch Gott davon nicht überzeugt, ihn ewig unbeirrt beäugt.“ 

(Eugen Roth) Ist Gott eine bedrohliche Überwachungsinstanz? „The big brother is 

watching you!“ Gott wird als Auge gesehen, das alles durchschaut, er ist ein 

pedantischer Gesetzesgott, der alles akkurat in die Lebensrechnung einträgt, ein 

unheimlicher Schnüffler, ein moralischer Wachhund, ein Weltpolizist, ein 

Schuldnergott, ein Schuldenpolyp mit Saugarmen. Der Buchhalter und Gesetzesgott 

ist ein gefühlloser und herzloser Dämon, ein Robotergott, der jeden Fehler und jedes 

Vergehen des Menschen gegen das Gesetz automatisch registriert und aufschreibt 

für die große Endabrechnung beim letzten Gericht: „Und ein Buch wird 

aufgeschlagen Treu darin ist eingetragen Schuld aus Erdentagen.“ (Dies irae) Es ist 

auch der Gott der Prüfungsnoten, der zum Kult des Quantitativen verleitet. 

Lebensentscheidungen werden dann letztlich aus dem Todestrieb heraus getroffen. 

Ein Buchhalter und Gesetzesgott ist der Hintergrund von heimlichen 

Vollkommenheitsansprüchen: es gibt keine Gnade, ich muss alles leisten: Indirekte 

Folgen sind: säkularisiert Waschzwang, Sauberkeitsfimmel, nur ja nichts falsch 

machen, religiös Höllenangst, Skrupelhaftigkeit mit Sündenangst. Christsein gilt als 

Frondienst in einem Gewirr von Geboten und Verboten.  

Ps 139  

Lk 7,36ff (Jesu Begegnung mit der Sünderin)  

Joh 8,1 (mit der Ehebrecherin)  

Joh 4 (mit der Samariterin)  

Lk 15,11 (barmherziger Vater)  

 

Der Leistungsgott 

 

                                                
2 Karl Frielingsdorf, Dämonische Gottesbilder. Ihre Entstehung, Entlarvung und Überwindung, Mainz 

1982. 



4 
 

Der überfordernde Leistungsgott ist ein Versucher unserer Zeit: Das 

Leistungsdenken der Generation, die nach dem Krieg viel aufbauen musste, der 

stressige Lebensstil war verbunden mit der Vernachlässigung der Kinder, die keine 

Zuwendung bekamen. Leitsätze: Leiste was, dann bist du wer, Arbeit ist das ganze 

Leben, Arbeit macht das Leben süß, Arbeit ist die beste Medizin, Leistung und Erfolg 

machen den Wert eines Menschen aus. Selbstwertgefühl: Ich bin nur soviel wert, wie 

ich leiste und Erfolg habe. Zuwendung muss erkauft werden: Leistungspädagogik, 

Perfektionismus, unterschiedliche Zwänge, Skrupel, Lebensängste. Die 

Leistungsgötter haben einen unheimlichen Hunger, der niemals zu stillen ist; sie sind 

Ausbeuter, Blutsauger, Vampire, die Lebenskraft aussaugen, ein schlafender 

Moloch, der kurzfristig Anerkennung schenkt. Zum Teil ist auch der geistliche und 

pastorale Aktivismus ein Reflex davon: Muße, Stille, Meditation kommen nicht oder in 

der Prioritätenliste ganz hinten vor. Eigentlich ist diese Religion eine 

Selbsterlösungsreligion. Auch wenn Gott abgesetzt wird, geht es mit der „Identität 

durch Leistung“ genauso weiter.  

Die gegenwärtige Vatererfahrung scheint weniger vom Gehorsams- als vom 

Leistungsproblem bestimmt. Wo der fordernde Wille des zugleich geliebten, 

gefürchteten und beneideten Vaters sich immer weniger deutlich artikuliert, da kann 

der Heranwachsende sein Selbstgefühl auch immer weniger auf die Anerkennung 

durch den Vater gründen. So wird die Leistungskonkurrenz der „neidischen 

Geschwister“ (Alexander Mitscherlich) immer mehr der Ort, an dem die 

Heranwachsenden sich Anerkennung verschaffen müssen. Der Leistungs-Vergleich 

und die daraus abgeleiteten Rangfolgen sollen Aufschluss geben über meinen Wert; 

aber sie führen nicht selten zu einer kaum erträglichen Unsicherheit des 

Selbstgefühls, zu einem in Leistungsverweigerung oder Leistungsbesessenheit 

umschlagenden Minderwertigkeitsgefühl. Sich-schuldig-fühlen: Ich versage vor den 

Anforderungen, die mir zu erfüllen aufgegeben sind; ich bringe nicht die Leistung, die 

man von mir verlangen kann. 

Mk 12, 28-32par (Gebot der Gottes- Nächsten- und Selbstliebe)  

Lk 15: Das Gleichnis vom barmherzigen Vater 

 

Moralisierung und Barmherzigkeit 

 



5 
 

Eine bloß moralisch-juridische Interpretation menschlicher Schulderfahrung: Sittlich 

böse kann eben nur sein, „was unsere eigene Tat ist“. „Was der Mensch im 

moralischen Sinne ist, oder werden soll, gut oder böse, dazu muss er sich selbst 

machen, oder gemacht haben.“3 Kant hatte den Grund des Bösen in der Freiheit, 

bzw. freien Willkür des Menschen, geortet. Er begnügt sich mit der Hoffnung, zu der 

unbegreiflichen und niemals gewissen „Revolution der Gesinnung“ durch „eigene 

Kraftanwendung“ zu gelangen4. Freiheit und Liebe nur zum Postulat des Sollens zu 

erheben, ist aber „selber Bestandstück der Ideologie, welche die Kälte verewigt. Ihm 

eignet das Zwanghafte, Unterdrückende, das der Liebesfähigkeit entgegenwirkt.“5 

Theologie muss gegen Moralisierung die Liebe und Gnade Gottes als Vergebung 

und Versöhnung, als Ermächtigung der Freiheit und Liebe des Menschen zur 

Geltung bringen. Theologische Rede vom Bösen gibt es nur in Verbindung mit der 

Hoffnung auf die Überwindung des Bösen.  

Tribunale haben durchaus Konjunktur: Da gibt es bestimmte Rollenaufteilungen: 

Angeklagte, Schuldige, Sündenböcke, die Rolle der moralisch gerechtfertigten 

Ankläger. Braucht man Sündenböcke, um sich des eigenen Gutseins zu 

vergewissern, um sich zum schlechten Gewissen der anderen zu machen, weil diese 

kein schlechtes Gewissen mehr haben? Es gibt auch, so Odo Marquard, eine 

„Übertribunalisierung der menschlichen Lebenswelt?“6 

 

Der Flirt mit dem Bösen (C.G. Jung)7 

 

Brave Mädchen kommen in den Himmel, schlimme Mädchen überall hin. Dieser Satz 

drückt etwas aus, was sich im Lebensgefühl vieler wieder findet. Sündigen ist 

menschlich. Ohne die Sünde und ohne das Böse wäre das Leben fad, langweilig, 

                                                
3Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, WW (W. Weischedel) IV, 

679. 

4I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (WW 7) 698 (B54, A 50), 702 (B 60, 
A 56). 

5Th.W. Adorno, Stichworte, Frankfurt a.M. 1969,99. 

6 0do Marquard, Der angeklagte und der entlastete Mensch, in: K.G. Faber/ CH. Meier (Hg.), 
Historische Prozesse (Theorie der Geschichte 11), München (dtv) 1998, 49. 

7zu Jung vgl. Herbert Unterste, Theologische Aspekte der Tiefenpsychologie von C.G.Jung, 
Düsseldorf 1977, 92-108; 192-214. 



6 
 

wäre der Erlebnishorizont sehr eng, man muss ja alles einmal durchgemacht haben. 

So gilt das Böse als unentbehrlich und eigentlich wünschenswert. Es wird zum Salz 

eines sonst schalen Lebens, zur Würze eines Daseins, das sonst keinen Geschmack 

hat. Das Böse vermeiden würde heißen, alle Wege zum Glück und zur 

Selbstverwirklichung abschneiden. 

Tugend und Moral sind Weisen der Repression, der Zukurzgekommenen, der 

Verächter des Lebens. Moral ist insgesamt eine Fehlleistung, der Begriff des Bösen 

ist schon zerstörerisch, weil er das Leben umbringt. Das Böse gehört zur Dynamik 

des Lebens selbst. Das Böse eindämmen oder ihm wider sagen hieße das Leben 

selbst ersticken. Letztlich ist das Böse sympathisch, es gehört zum Menschsein 

dazu. Es wird in vielfältiger Form suggeriert, dass es das Böse gar nicht gäbe, dass 

es letztlich zum Leben gehöre. Es komme darauf an, es entschlossen zu bejahen, zu 

integrieren.  

 

Postmoderner Pluralismus: Barmherzigkeit als Gleichgültigkeit 

 

Im Hinblick auf Ethik kann man von einer Wendigkeit und Windigkeit neuen Stils 

sprechen. Die Wendehälse sind überall dabei, die Widersprüche gehören zum 

System. Ja und Nein verkommen zu einer Frage des Geschmacks und der Laune, 

Leben oder Tod wird zur Frage des besseren Durchsetzungsvermögens, Wahrheit 

oder Lüge eine Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der 

Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. „Wer an dieser kulturellen 

Promiskuität Anstoß nimmt, der gilt als kulturell prüde, stur, provinziell, 

unaufgeschlossen, intolerant, undemokratisch, unkultiviert - und eng sogar in 

moralischer Hinsicht... Das nahezu sakrale Schlüsselwort des Zeitalters lautet 

„und“.“8 Aus einer solchen Liberalität jedoch, „aus der unterschiedslosen Güte gegen 

alles droht denn auch stets Kälte und Fremdheit gegen jedes.“9 

 

Versöhnung 

 

                                                
8a.a.O. XVII. 

9Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. Schriften 7) 
Frankfurt a.M. 1980, 85. 



7 
 

Versöhnung lässt sich nicht erpressen10. Wir können die Versöhnung nicht diktieren. 

„Man muss ... von der Tatsache ausgehen, dass es ... Unverzeihbares gibt. Ist es 

nicht eigentlich das einzige, was es zu verzeihen gibt? Das einzige, was nach 

Verzeihung ruft? ... Das Vergeben verzeiht nur das Unverzeihbare ... Es kann nur 

möglich werden, wenn es Un-mögliches tut.“11 „Das Vergeben ist also verrückt, es 

muss sich, aber hellsichtig, in die Nacht des Unverständlichen versenken.“12 Wir 

können die Hoffnung offen halten, dass die Opfer in Jesu Verhältnis zu den Feinden 

und Tätern eintreten. Freilich: Ob die Opfer ihre Feinde als ihre potentiellen 

Schwestern und Brüder bejahen werden können, diese Frage lässt sich nicht definitiv 

beantworten. Wer auf universale Versöhnung hofft, wird diese Möglichkeit der 

Feindesliebe aber nicht vorweg verneinen. 

 

Der barmherzige Samariter 

 
Weil du mich anschaust…  

 

„Wir haben der Liebe geglaubt: So kann der Christ den Grundentscheid seines 

Lebens ausdrücken. Am Anfang des Christseins steht nicht ein ethischer Entschluss 

oder eine große Idee, sondern die Begegnung mit einem Ereignis, mit einer Person, 

die unserem Leben einen neuen Horizont und damit seine entscheidende Richtung 

gibt. … Die Liebe ist nun dadurch, dass Gott uns zuerst geliebt hat (vgl. 1 Joh 4, 10), 

nicht mehr nur ein „Gebot“, sondern Antwort auf das Geschenk des Geliebtseins, mit 

dem Gott uns entgegengeht.“13 Caritas ist ein Echo der Dankbarkeit, sie ist 

Weitergabe der Liebe, die wir selbst erfahren haben. „Deus vult condiligentes – Gott 

will Mitliebende.“ (Duns Scotus)14 Caritas hat so gesehen seine Wurzeln in der 

                                                
10 Vgl. Theodor W. Adorno, Erpresste Versöhnung. In: Ders., Noten zur Literatur. Frankfurt/M. 1974, 

174ff. 

11 Jacques Derrida, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht – unbedingt und jenseits der 
Souveränität, in: Lettre international 48 (2000) 10-18, hier 11. 

12 Jacques Derrida, Jahrhundert der Vergebung 14. 

13 Benedikt XVI., Deus Caritas est (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 171) Bonn 2006, 
Nr.1. 

14 Duns Scotus, Opus Oxoniense III d.32 q.1 n.6. 



8 
 

Gnade Gottes. - Eine Kultur, die alles verrechnen und auch alles bezahlen will, die 

den Umgang der Menschen miteinander in ein oft einengendes Korsett von Rechten 

und Pflichten zwingt, erfährt durch Menschen, die sich in den Dienst für andere 

stellen, dass das Leben selbst ein unverdientes Geschenk ist. So unterschiedlich, 

vielfältig, gar widersprüchlich die Motive und auch die Wege der Caritas sein können, 

ihnen allen liegt letztendlich jene tiefe Gemeinsamkeit zugrunde, die dem „Umsonst“ 

entspringt. Umsonst haben wir das Leben von unserem Schöpfer erhalten, umsonst 

sind wir aus der Sackgasse der Sünde und des Bösen befreit worden, umsonst ist 

uns der Geist mit seinen vielfältigen Gaben geschenkt worden. „Die Liebe ist 

umsonst; sie wird nicht getan, um andere Ziele zu erreichen.“15 „Wer in der Lage ist 

zu helfen, erkennt, dass gerade auch ihm geholfen wird und das es nicht sein 

Verdienst und sein Größe ist, helfen zu können. Dieser Auftrag ist Gnade.“16 Diese 

Logik des „Umsonst“ liegt jenseits des bloß moralischen Sollens und Müssens. 

Papst Benedikt XVI. ist nicht primär ein Moralist, er denkt auch nicht zuerst von 

Strukturen her, sondern vom Charme der Gnade. Diese Gnade ist für ihn nicht der 

Reflex eines Feudalsystems, sondern der Grund der Freiheit und Personalität. 

Gnade im Sinne von Caritas meint die gute Absichtslosigkeit, das freie Umsonst, die 

Zweckfreiheit des Handelns. Ihr steht gnadenloses und auch strategisches Handeln 

entgegen. Ebenso würde eine Beziehung, die rein auf Tausch und Ökonomie 

beruhen würde, verhext sein.  

Caritas im Sinne der personalen Liebe und auch im Sinne der Institution entspringt 

nicht primär einem asketischen Programm, auch nicht der Selbststilisierung, dem 

Styling der Subjekte. Caritasmitarbeiter sind von Jesus Christus Angesehene. „Und 

weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. … Dein 

Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich 

nie abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da 

Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du mich 

ansiehst, lässt Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts 

anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. … Dein Sehen bedeutet Wirken.“17 

                                                
15 Benedikt XVI., Deus Caritas est 31c. 

16 Benedikt XVI., Deus Caritas est 35. 

17 Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg. 
und eingef. Von Leo Gabriel. Übersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111. 



9 
 

(Nikolaus Cusanus) Christen haben von Gott her ein Ansehen und können so dem 

Evangelium ein Gesicht geben. Erst von daher wird das Angesehen-Werden zu einer 

sittlichen Verpflichtung. Emmanuel Levinas, der französische Philosoph, schreibt in 

seinem Werk ‚Totalite et infini’18 über die Unendlichkeit, die uns im Antlitz des 

Anderen erscheint. Der Blick eines Menschen, der mich ansieht, sei er nun 

gleichgültig, feindlich oder freundlich, ist in keinem Fall ein Gegenstand. Etwas 

Unendliches, d.h. etwas Inkommensurables leuchtet auf, das sich in keiner Weise als 

Objekt verstehen und durch eine endliche Zahl von Prädikaten definieren lässt. Im 

Blick des Anderen, gerade des armen Anderen erfahre ich den Anspruch: Du darfst 

mich nicht töten, du darfst mich nicht verachten, du musst mir helfen. 

Mit Jesu Blick ist noch eine andere Form des Sehens verbunden. „Er sah ihn und 

ging weiter“, so heißt es vom Priester und Leviten, die am Wegrand den Halbtoten 

liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10,31.32). Menschen sehen und doch übersehen, 

Not vorgeführt bekommen und doch ungerührt bleiben, das gehört zu den 

Kälteströmen der Gegenwart. - Im Blick der Anderen, gerade des armen Anderen 

erfahren wir den Anspruch: Du darfst mich nicht gleichgültig liegen lassen, du darfst 

mich nicht verachten, du musst mir helfen. Jesus lehrt nicht eine Mystik der 

geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der 

unbedingten Wahrnehmungspflicht für das Leid anderer. „Die Mystik der Bibel - in 

monotheistischen Traditionen - ist in ihrem Kern eine politische Mystik, näher hin eine 

Mystik der politischen, der sozialen Compassion. Ihr kategorischer Imperativ lautet: 

Aufwachen, die Augen öffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen 

Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten 

Wahrnehmungspflicht für fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen mit 

unseren kreatürlichen Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er 

kennzeichnet uns als solche, die ‚sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womöglich 

eine elementare Angst vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem 

Hinsehen, das uns ins Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig 

passieren lässt? ‚Sieh hin - und du weißt’.“19 Jesu Sehen führt in menschliche Nähe, 

                                                
18Dt. Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übersetzt von W.N. Krewani, Freiburg/ 

München 1987. 

19 Johann Baptist Metz, Mit der Autorität der Leidenden. Compassion – Vorschlag zu einem 
Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Süddeutschen Zeitung, Weihnachten 
1997.  



10 
 

in die Solidarität, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der 

materiellen Güter. „Für alle, die in den karitative Organisationen der Kirche tätig sind, 

muss kennzeichnend sein, dass sie nicht bloß auf gekonnte Weise das jetzt 

anstehende tun, sondern sich dem anderen mit dem Herzen zuwenden. Ein 

sehendes „Herz sieht, wo Liebe Not tut und handelt danach.“20 „Ich muss ein 

Liebender werden, einer, dessen Herz der Erschütterung durch die Not des anderen 

offen steht. Dann finde ich meinen Nächsten, oder besser: dann werde ich von ihm 

gefunden.“21 

Die lateinamerikanische Bischofskonferenz von Puebla gibt Zeugnis davon, welches 

Antlitz Christi gemeint ist. Die Bischöfe halten fest, dass „das Leidensantlitz Christi, 

unseres Herrn“, uns begegnet, wenn wir von ihm fragend und fordernd angespro-

chen werden in 

„ - den Gesichtern der Kinder, die schon vor ihrer Geburt mit Armut geschlagen sind, 
die in den Möglichkeiten ihrer Selbstverwirklichung durch irreparable geistige und 
körperliche Schäden behindert werden und die in unseren Städten, oftmals 
ausgebeutet, als Produkt der Armut und des moralische Zerfalls der Familie ein 
Vagabundendasein fristen; 
 
- den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, da sie keinen Platz in der 
Gesellschaft finden und frustriert sind, insbesondere in ländlichen Gebieten und den 
Randzonen der Städte, da sie weder Ausbildung noch Beschäftigung finden; 
 
- den Gesichtern der Indios und häufig auch der Afroamerikaner, die am Rand der 
Gesellschaft in unmenschlichen Situationen leben und somit als die Ärmsten der 
Armen betrachtet werden können; 
 
- den Gesichtern der Landbevölkerung, die als gesellschaftliche Gruppe fast auf dem 
ganzen Kontinent in der Verbannung lebt, die manchmal des Grund und Bodens 
beraubt ist, sich in innerer und äußerer Abhängigkeit befindet und 
Vermarktungssystemen unterworfen ist, die sie ausbeuten; 
 
- den Gesichtern der Arbeiter, die häufig schlecht bezahlt sind und Schwierigkeiten 
haben, sich zu organisieren und ihre Rechte zu verteidigen; 
 
- den Gesichtern der Unterbeschäftigten und Arbeitslosen, die aufgrund der harten 
Bedingungen (infolge) von Wirtschaftskrisen und Entwicklungsmodellen entlassen 
wurden, welche die Arbeiter und ihre Familien von kaltem wirtschaftlichen Kalkül 
abhängig machen; 
 

                                                
20 Benedikt XVI., Deus Caritas est 31. 

21 Joseph Ratzinger / Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jordan bis zur 
Verklärung, Freiburg iB. 2007, 237. 



11 
 

- den Gesichtern der Randgruppen der Gesellschaft und derer, die auf viel zu engem 
Raum leben, die unter dem doppelten Druck des Mangels an materiellen Gütern und 
dem sichtbaren Reichtum anderer Gesellschaftsschichten leiden; 
 
- den Gesichtern der Alten, deren Zahl ständig zunimmt und die oft von der 
Fortschrittsgesellschaft ausgeschlossen werden, da man unproduktive Individuen 
nicht brauchen kann.“22 
 

Sie tragen in sich aber auch eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und 

Forderung, andere nicht gering zu schätzen, nicht zu verachten, nicht als Material zu 

missbrauchen.23 Bedürftigkeit, Not und Begrenztheit treten als Appell gegenüber, der 

Nähe, Geduld und Solidarität einfordert. Das konkrete Engagement für das Leben 

und die Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit und 

der subjektiven Verschlossenheit. Das Sein-für-den-Anderen, die Proexistenz als 

neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende. Bei aller Globalisierung 

der Liebe muss Caritas immer konkret sein, zuerst eine Beziehung von Angesicht zu 

Angesicht sein.  

 

 

Kritik der Barmherzigkeit 

 

„Wahrlich, ich mag sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in ihrem Mitleiden: zu 

sehr gebricht es ihnen an Scham … Möge mein Schicksal mir immer Leidlose, gleich 

euch, über den Weg führen, und solche, mit denen mir Hoffnung und Mahl und Honig 

gemein sein darf! … Ich aber bin ein Schenkender: gerne schenke ich, als Freund 

den Freunden. Fremde aber und Arme mögen sich die Ehrfurcht selber von meinem 

Baume pflücken: so beschämt es weniger. Bettler aber sollte man ganz abschaffen! 

… Und insgleichen die Sünder und bösen Gewissen!“24 Für F. Nietzsche ist die 

                                                
22Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und II. Generalversammlung des lateinamerikanischen 

Episkopates in Medellin und Puebla (=Stimmen der Weltkirche 8, hg. vom Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz) Bonn 1980, Nr. 31-39. 

23 Vgl. dazu: Emmanuel Levinas, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Réimpression 
conforme à la première suivie d’Essais nouveaux, Paris 4 1982, 165-178; deutsch: Die Spur des 
Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übersetzt, herausgegeben 
und eingeleitet von Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/München 1983, 185-208. 

24 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra (Werke ed. K. Schlechta Bd. 2 (München (7) 1973, 
346. Zur Barmherzigkeit in der Philosophiegeschichte vgl. R. Hauser/J. Stöhr, Art. Barmherzigkeit, 
in: HWP 1, 753–755. 



12 
 

Barmherzigkeit ein weichlicher, wenn auch unbewusster Egoismus, der das Leiden in 

der Welt vermehrt und die Leidenden entwürdigt. Sie ist eine krankhafte Haltung, von 

der nur Schaden ausgeht. Das Ideal sieht Nietzsche im starken, schönen und 

gesunden Menschen, der Kranke hingegen ist ein Parasit. Schon für die Stoa (z. B. 

für Seneca) und ihrem Gefolge bei Immanuel Kant sind das Mitleid und die 

Barmherzigkeit negative Gefühle, auf die kein Verlass ist, sie sind verwerfliche 

sinnliche Errungen, die von der sittlichen Vernunft zu überwinden sind: 

„Wenn ein anderer leidet und ich mich durch seinen Schmerz, dem ich doch nicht 

abhelfen kann, auch anstecken lasse, so leiden ihrer zwei; ob zwar das Übel 

eigentlich nur einen trifft. Es kann aber unmöglich Pflicht sein, die Übel in der Welt zu 

vermehren, mithin auch nicht, aus Mitleid wohl zu tun; wie dann dieses auch eine 

beleidigende Art des Wohltuns sein würde, indem es ein Wohlwollen ausdrückt, was 

sich auf den Unwürdigen bezieht und Barmherzigkeit genannt wird, unter Menschen, 

welche mit ihrer Würdigkeit, glücklich zu sein, eben nicht prahlen dürfen, und 

respektiv gegeneinander gar nicht vorkommen sollte.“25 

Die Entwürdigung des Unterdrückten einerseits und die Stabilisierung von 

Unrechtsverhältnissen anderseits sind die Vorwürfe der marxistischen Kritik an 

Mitleid und Barmherzigkeit. Almosen sind nur ein Alibi, Caritas ist nur eine 

Systemstütze, Barmherzigkeit zementiert die Ungerechtigkeit, und die Praxis der 

Mildtätigkeit ist Kumpanei mit den Herrschenden und Ausbeutern. Ein 

individualistisches Wohl tun kuriere nur Symptome, statt Systeme zu entlarven, den 

eigentlichen Wurzeln des Unrechts und des Elends auf die Spur zu kommen und 

institutionell durch Überwindung des Kapitalismus Abhilfe zu schaffen. Barm-

herzigkeit und Gnade stehen im Widerspruch zu Freiheit, Selbständigkeit und 

Emanzipation: „Ein Wesen gilt erst als selbständiges, sobald es auf eigenen Füßen 

steht, und es steht erst auf eigenen Füßen, sobald es sein Dasein sich selbst 

verdankt. Ein Mensch, der von der Gnade eines anderen lebt, betrachtet sich als 

abhängiges Wesen.“26 

 

 

                                                
25 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten II/1, 2 § 34. 

26 Karl Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844), in: MEW Ergänzungsband (Schriften 
bis 1844), 544. 



13 
 

Exkurs: Vom Klienten zum Kunden27 

 

„Sooft er auf die Tür starrt, sie bewegt sich ausschließlich dienstlich, keine Freunde, 

nie. Ist denn ein jeder Abgesang so glanzlos? Er stirbt das erste Mal, er weiß nicht 

wie.“ So Konstantin Wecker28. „Sie drehen ihn, sie waschen ihn, sie zieh´n ihn an. Am 

Mittwoch darf er in den Park. Er würde gerne in den blauen Frühling flieh´n. Er ist zu 

schwach. Er war noch nie sehr stark.“ „Bei Schwester Heike wagte er es zu lächeln. 

Die streichelt manchmal zärtlich sein Gesicht. Sonst ist es still um ihn. Keine 

Besuche. Auch sein betuchter Sohn besucht ihn nicht.“ 

In den sozialen Sektor hat sich langsam ein Wortwandel eingeschlichen. Bislang 

wurde der Kundenbegriff ja verstärkt im marktwirtschaftlichen Sektor benutzt, der 

marktwirtschaftliche Kunde als der „Käufer“ eines „Produktes“ bzw. „Produkt-

Interessierter“ bezeichnet. Vielerorts wehrt man sich deshalb gegen den Begriff des 

(sozialen) Kunden ebenso wie man sich evtl. noch vor Begriffen wie „Dienstleistungs-

Zentrum“, „Sozialmanagement“. wehrt. Die neuen Modelle und Begrifflichkeiten 

sollen ein „höheres Professionalitäts-Potential“ beinhalten, dass die Soziale Arbeit 

auf dem Weg zu mehr Professionalität, auf dem Weg zu einem besseren (Sozial-

)Management ist. Dabei geht es nicht nur um „Die Ökonomisierung sozialer Qualität“ 

(Otto Speck) sondern vom Paradigma des „Autonom-Lebens“ um eine Hilfe zum 

selbständigen Leben mit einer Behinderung ohne unausweichliche Regie durch 

Fachinstanzen, also um die Kultur der Selbständigkeit und Eigenverantwortlichkeit. 

Aus systemisch-humanistischer Blickrichtung wird der „Kunde“ als jemand 

angesehen, der sich seiner Situation am „kundigsten“ ist. Unter Klient hingegen 

verstanden wir einen „Schutzbefohlenen“ im ursprünglichen Sinne. Bereits seit Ende 

der 70er Jahre wurde eine stärkere Orientierung der professionellen sozialen Arbeit 

an den Bedürfnissen der betroffenen Menschen, also quasi den „Abnehmern“ von 

Hilfe gefordert, ohne dass damals von Begriffen wie „Qualitätssicherung“ oder gar 

von „mehr Markt“ die Rede gewesen wäre.  

 

 

                                                
27 Jörn Rabeneck, Vom Klienten zum Kunden. Das neue Kundenverständnis in der Sozialen Arbeit, in: 

SGB VIII - Online-Handbuch, herausgegeben von Ingeborg Becker-Textor und Martin R. Textor.  

28 in: Es geht zu Ende, aus: Wut und Zärtlichkeit (2011). 



14 
 

Kälteströme 

 

So sehr auch manche Kritik an der Barmherzigkeit berechtigt ist, so ist doch auch die 

Kehrseite der Medaille zu beachten. Wenn Mitleid und Barmherzigkeit eigentlich nicht 

sein sollen und dieses Urteil allmählich ins Bewusstsein aller einsickert, dann 

entspringen neue Kälteströme (Ernst Bloch). Der Kult des schönen, starken, 

gesunden und erfolgreichen Lebens macht die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip und 

führt am Ende den Sozialdarwinismus in jeden Lebensbereich ein. Es gibt keine 

Sorge mehr für die, denen der Atem ausgeht; die Alten, Kranken, Behinderten 

werden ihrem eigenen Schicksal überlassen und aus dem öffentlichen Blickfeld 

verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Erfolgsdenken, der Kult der Tüchtigkeit 

verkehrt sich in Rücksichtslosigkeit. In der Evolution als gesellschaftliches Prinzip 

herrscht das Recht des Stärkeren, bei dem die Kleinen von den Großen gefressen 

werden. Eine optimistische Rede vom Menschen in der Aufklärung vergisst die Opfer 

der Geschichte, denen keine Gerechtigkeit mehr widerfahren kann. Wenn nur noch 

auf die Veränderung des wichtigeren institutionellen „Ganzen“ geschaut wird, kommt 

das Individuum unter die Räder. Die Flucht ins System kennt nur noch ein 

Phantombild „Mitmensch“, eine allgemeine Philanthropie, sie hält aber den Blick des 

konkreten Menschen in der Not nicht aus. 

Ein Kältestrom geht auch von der Dauerreflexion aus, die in ihrer ewigen 

Problematisierung niemals zum Handeln vorstößt. Auch das (kirchliche!) Pochen auf 

die reine Lehre und auf das Gesetz verkennt die Wirklichkeit des konkreten 

Menschen. Das Gesetz wird zum Instrument der Ausgliederung, der Isolation und der 

Verurteilung. Linke und rechte Ideologen opfern den Menschen in den Schlund von 

Prinzipien und Gesamtlösungen. 

Die Nächstenhilfe wird auf Institutionen übertragen. Teilweise sind dabei menschliche 

Zuwendung, Herzlichkeit und Barmherzigkeit noch einmal eingeordnet in Bürokratie, 

in die technologische Vernunft, in ökonomische Gesetze von Konsum, Kauf und 

Verkauf. Eine rein auf Funktionalität basierende Welt lässt den einzelnen Menschen 

den Kältetod sterben. Computer haben keine Seele, kein Herz. So entwickelt sich 

eine Gesellschaft der Zuschauer, die sich zum Teil voyeuristisch aus der Ferne am 

Elend anderer begeilen, eine Gesellschaft der Passanten, die sich nicht zuständig 

fühlen. 



15 
 

Ein anderer Kältestrom geht von denen aus, die sich narzisstisch in ihre Subjektivität 

flüchten. Diese Flucht entspringt einer Unfähigkeit zu lieben und kann recht 

unterschiedliche psychische und soziale Ursachen habe: wer nicht angenommen und 

geliebt wurde, wer entwurzelt ist, kann selber nicht barmherzig sein. Selbsthass, 

Minderwertigkeitsgefühle, Wehleidigkeit, Selbstmitleid lassen auf einen Mangel an 

Angenommensein schließen. Hektische Aktivität, ständige Bewegung, Getriebensein 

in Leistung und Arbeit, auch Aggression gegenüber anderen wurzeln nicht selten in 

Verwundungen, die nicht geheilt sind. Wer nicht erfahren hat, was Begegnung und 

freisetzende Gnade ist, dem werden die Freude am eigenen Leben und auch die 

Mitfreude mit anderen schwer fallen. Selbstannahme und die Fähigkeit zur Freude 

sind aber die Voraussetzung für positives und schöpferisches Mit-Leiden. 

 

 

Barmherzigkeit und Gerechtigkeit 

 

Soziale Gerechtigkeit ist nicht alles, sie muss umfangen bleiben von Liebe und 

Barmherzigkeit. „Wenn wir nur die Gerechtigkeit predigen, können wir zu 

unmenschlichen Aktivitäten kommen. Es gibt nichts Menschlicheres – gerade weil es 

von Gott kommt – als die frei geschenkte Liebe. In der Beziehung zwischen 

Gerechtigkeit und geschenkter Gnade, zwischen Prophetie und Kontemplation liegt 

der große Weg, um zu sagen: ,Dein Reich komme’.“29 Gerechtigkeit ohne freie 

Gnade wird zum rigorosen Fanatismus, zum Terror und zur Gewaltherrschaft. Die 

kontur- und profillose Rede von Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit hingegen 

sanktioniert bestehende versklavende Unrechtsverhältnisse und verrät die Liebe.  

Die „größere“ Gerechtigkeit, die Jesus fordert, lebt von der Dynamik des „Magis“, von 

der Offenheit auf die je größere Liebe hin. Sie kann nicht statisch in sich ruhen. Ein 

Stehenbleiben oder gar ein Eingraben der lebendigen Gabe Gottes (Mt 25,14–30) 

wäre ein Schrumpfen und Verwesen. Die Gerechten sind beim Gericht jene, die den 

Hungernden zu essen geben, den Durstenden zu trinken, die Nackten bekleiden, 

Kranke und Gefangene besuchen, Obdachlose aufnehmen (Mt 25,31–46). Die 

„größere“ Gerechtigkeit Jesu gibt sich auch nicht mit dem Schuldspruch der anderen, 

der Sünder zufrieden. In der am Kreuz zugespitzten Feindesliebe zeigt er die 
                                                
29 Gustavo Gutierrez, Bartolomé de las Casas und die Evangelisierung Lateinamerikas, in: Thomas 

Eggensberger/Ulrich Engel, Bartolomé de las Casas 134. 



16 
 

Bereitschaft zur Versöhnung, sagt er Vergebung zu. Er leidet gewaltfrei die 

Verleiblichung von Bosheit aus, worin sich der Bund Gottes mit dem Menschen 

unwiderruflich verwirklicht. 

Was gehört zur Barmherzigkeit? Zunächst ist es eine liebende, offene, 

wahrnehmende und hörende Aufmerksamkeit, welche das Leiden anderer sehen und 

es sich zu Herzen gehen lässt. Eine solche Aufmerksamkeit setzt ein 

leidenschaftliches Interesse für den Menschen voraus. Erst durch diese Gesinnung 

wird der Nächste zum Nächsten. Sonst bleibt der äußerlich Nahe fremd und auf 

Distanz. Barmherzigkeit kann nicht erzwungen werden. Sie äußert sich spontan und 

frei. Die Freiheit der Barmherzigkeit steht auch für die Absichtslosigkeit der 

Zuwendung. Sie wird pervertiert zu Lieblosigkeit und Kälte, wenn sie nicht um ihrer 

selbst willen geschieht, sondern mit Verzweckung, mit Berechnung, mit 

Gegenerwartungen und Geschäften (auch im religiösen Sinn) verbunden ist. 

Barmherzigkeit bleibt in Gesinnung und Tat arm: Der Geber stellt sich selbst nicht in 

den Mittelpunkt, er zieht nicht die Aufmerksamkeit auf sich, er will sogar zugunsten 

der Tat übersehen werden und zieht sich zurück. Es geht nicht um eine gönnerische 

Großzügigkeit, die an der Leine hält und Applaus bzw. Dankbarkeit erwartet. Echte 

Barmherzigkeit kennt keine Gegenforderungen und schafft keine Abhängigkeiten. An 

dieser Armut unterscheidet sich letztlich wahre Liebe von „lebensweisem 

Egoismus“30 Alles andere wäre für den Empfangenden eine Demütigung. 

 

 

Werke der Barmherzigkeit 

 

Im Anschluss an Mt 25,35–46, Jes 58 und Tob 1,17 haben sich in der christlichen 

Tradition die leiblichen und geistlichen Werke der Barmherzigkeit entwickelt.31 Auch 

wenn ihre Konkretion vom soziokulturellen Kontext her starken Variationen 

unterworfen ist, bündelt sich in ihnen doch etwas von dem, was mit Barmherzigkeit 

konkret gemeint ist. 

                                                
30 Karl Rahner, Wer ist dein Bruder? Freiburg i. B. 1981, 40. 

31 Willibald Sandfuchs (Hg.) Die Werke der Barmherzigkeit, Freiburg i. B. 1962; Art. Barmherzigkeit, in 
LThK 1,1251-1255. 



17 
 

Hungrige speisen (Mt 25,35): Es ist ein frommes Wunschdenken und eine bequeme 

Lüge, die meint, es gäbe in unseren Breiten keinen Hunger mehr. Die Schattenseite 

einer liberalisierten Wirtschaftspolitik ist eine „neue Armut“, an die sich große Teile 

der Gesellschaft sehr schnell gewöhnt haben. Zudem hat dieses Werk der 

Barmherzigkeit eine globale Dimension: Hungersnöte, Unterernährung, Mangel-

ernährung, hohe Kindersterblichkeit in großen Teilen Afrikas oder Lateinamerikas 

sind eine Schändung, ein Verrat der Menschen dort und in ihnen ein Verrat der Liebe 

Gottes selbst. Es muss wohl um strukturelle Veränderungen der Weltwirtschafts-

ordnung und um eine gerechte Verteilung der Güter gehen, es wäre aber zynisch, 

mit dem Hinweis auf die anstehende Systemumkehr Millionen von Menschen die 

konkrete Hilfe zu verweigern und sie krepieren zu lassen. 

Durstige tränken (Mt 25,35): Der Mangel an Wasser wird in europäischen Breiten nur 

in extrem heißen und niederschlagsarmen Sommern spürbar und auch da nicht so, 

dass dieser Mangel existenzbedrohend wäre. Wer einmal in der Wüste war, weiß um 

den Wert eines Glases frischen Wassers (vgl. Mt 10,42)32. In Lateinamerika geht es 

um den Bau von Bewässerungsanlagen, damit die Campesinos nicht in die Slums 

der Städte abwandern oder Drogenbossen in die Hände laufen. Wasserleitungen mit 

sauberem Wasser sind wichtig, weil verschmutzte Gewässer viele Magen-, Darm- 

und Lungenerkrankungen bewirken. 

Nackte bekleiden (Mt 25,36): Martin von Tours ist fast allen Kindern bekannt als der, 

der dem frierenden Bettler die Hälfte seines Mantels gegeben hat. In Katastrophen- 

und Kriegsgebieten brauchen Vertriebene und Flüchtlinge warme Kleidung und 

winterfeste Quartiere. Im übertragenen Sinn geht es bei diesem Werk auch um den 

Schutz des menschlichen Lebens vor verwerflicher Entwürdigung, wenn es wehrlos 

der Not ausgeliefert ist. Gegenüber evolutionären, technologischen, funktionalen 

oder bürokratischen Kälteströmen kann ganz einfach herzliche Zuwendung gefragt 

sein. 

Fremde beherbergen (Mt 25,35): In Europa und nicht nur hier erleben wir 

gegenwärtig eine riesige Völkerwanderung. Die Menschen gehen nicht aus bloßer 

Neugier, Abenteuerlust oder Eroberungssucht von zu Hause weg. Der Fremde, der 

Asylant, der Flüchtling ist nicht selten der in seiner Heimatlosigkeit Entwurzelte, der 

Rechtlose, der Ungeborene. Sein Gesicht trägt oft die Narben des Krieges. Gott „liebt 
                                                
32 Vgl. dazu z. B. A. de Saint Exupéry, Wind, Sand und Sterne, (Ges. Schriften Bd. 1) Düsseldorf 

1959. 



18 
 

die Fremden und gibt ihnen Nahrung und Kleidung – auch ihr sollt die Fremden 

lieben, denn ihr seid Fremde in Ägypten gewesen.“ (Dtn 10,18f). „Einen Fremden 

sollst du nicht ausbeuten. Ihr wisst doch, wie es einem Fremden zumute ist, denn ihr 

selbst seid in Ägypten Fremde gewesen (Ex 23,9). Gastrecht, Asylrecht und 

Gastfreundschaft sind für die biblische Tradition insgesamt von entscheidender 

Bedeutung.33 Weil der Mensch nur Gast auf Erden ist (Ps 119,19; Phil 3,20; Hebr 

13,14), soll er andere, die als Fremde zu ihm kommen, gastfreundlich aufnehmen. Im 

biblischen Verständnis ist es Gott selbst, der an die Tür klopft (Offb 3,20).34 

Gefangene erlösen (Mt 25,36): Gefangenschaft schneidet von Beziehungen ab, sie 

amputiert den Menschen, er verliert seine Welt, er wird auf die Dauer nicht mehr 

gekannt, nicht mehr verstanden, nicht mehr geleibt, er büßt seinen Namen und seine 

Personhaftigkeit ein. So verliert sich sein verstümmeltes Leben nicht selten in völliger 

Gleichgültigkeit. Für die Gefangenen eintreten kann heißen: ihre Menschenrechte 

einklagen, ihr Schicksal öffentlich bekannt machen, Druck auf totalitäre Regime 

ausüben, persönlichen Kontakt halten (Besuch, Briefe, Gebet), die Angehörigen 

begleiten (vgl. Amnesty International, CSI). Auch wer als Verbrecher rechtmäßig 

verurteilt wurde, braucht das Wissen, dass er nicht abgeschrieben wird, er braucht 

Vergebung, Zuwendung, er braucht die Eröffnung neuer Möglichkeiten und Chancen 

und schließlich Stützen in der Zeit nach der Haft. 

Kranke besuchen (Mt 25,36): Notwendig ist eine innere Beziehung zur Krankheit. 

Dazu gehört die Abkehr vom Ideal des gesunden und starken Lebens, die 

Aufmerksamkeit für verwundete, gekränkte und schwache Menschen und auch das 

Wissen um die eigene Bedürftigkeit. Im Mitsein mit den Kranken geht es um das 

Zeugnis des Lebens und der Hoffnung angesichts der Bedrohung durch Krankheit 

und Tod. 

Tote begraben (Tob 1,17): Gegenüber einem Zynismus des Todes und einem 

Totenkult wird die Solidarität mit den Toten durch die Bezeugung ihrer Würde und 

der Hoffnung für sie gelebt. Solidarität und Hoffnung drücken sich auch in Zeichen, 

Riten und Symbolen (Kerzen, Blumen, Totenwache, Glocken, Lieder, Gebete, Geleit 
                                                
33 Gen 18,1-8; 19,1–3; Le 19,33f.; Ri 19,15–21; Mt 10,11–15; Lk 9,48; 10,38–42; 14,12–24; Joh 1, 

38–39; 13,20; Röm 12,2,9–16;Hebr 13,2. 

34 Vgl. auch: „Alle Gäste, die zum Kloster kommen, werden wie Christus aufgenommen … Ganz 
besondere Aufmerksamkeit zeige man bei der Aufnahme von Armen und Pilgern“ (Aus der 
Klosterregel des heiligen Benedikt, 53. Kap., in: Die großen Ordensregeln, hg. Von H. U. von 
Balthasar, Einsiedeln 1961, 238f). 



19 
 

..) aus. Zudem brauchen die Angehörigen die Anteilnahme an ihrem Schmerz, die 

Bezeugung der Freundschaft, der Treue und die Aufmerksamkeit des Herzens. 

Zu den geistlichen Werken der Barmherzigkeit zählt die Tradition: 

Sünder zurechtweisen (Jak 5,20; Mt 18,15)35: Wer das tut, muss um die Gefahr der 

Selbstgerechtigkeit, des hochmütigen Richtens und der Verachtung wissen. Zudem 

setzt die Zurechtweisung die Bereitschaft zur eigenen Umkehr und zur Annahme von 

Kritik voraus. Die Gemeinderegel (Mt 18,15-20) gibt die Reihenfolge der 

Zurechtweisung an: zuerst unter vier Augen, dann mit Zeugen, schließlich vor der 

Gemeinde, Brüderliche Zurechtweisung verträgt sich nicht mit Querulantentum, mit 

Besserwisserei, mit Kritiksucht, Profilierungsdrang, Nörgelei oder Miesmacherei, aber 

auch nicht mit falschem Mitleid und gleichgültiger, weil resignativer Toleranz. Die 

„correctio fraterna“ ist ein Freundschaftsdienst und eine Bruderpflicht. 

„Unwissende lehren“ verbietet die Flucht in eine esoterische Geheimlehre oder auch 

das Abheben in eine wissenschaftliche Fachsprache. Zudem ist es eine Absage an 

die Formel: Wissen ist Macht. Wer andere in das Geheimnis Gottes in Jesus Christus 

einführt, muss selbst von diesem Geheimnis der armen Liebe gepackt und ergriffen 

sein. Theologie, Wissenschaft, Predigt, Unterricht haben so nicht Selbstzweck. Sie 

sollen aus dem Hören auf das Volk, auf die Kleinen wie aus dem Hören auf das 

Evangelium kommen und so dem Leben gerade der Armen und Schwachen dienen. 

Zweifelnden recht raten: Es gibt einen guten Zweifel, eine gesunde Skepsis, die 

falschen und bequemen Sicherheiten wehren und vor ideologischen Ansprüchen 

schützen. Es gibt aber auch den Zweifel und die Verzweiflung, die Identität und Sinn 

zersetzen, Talente zerstören oder nicht aufleben lassen, Beziehung zugrunde richten 

und jedes Vertrauen in sich, in andere, in Gott verlieren lassen. Guter Rat ist dann 

teuer. Jede Illustrierte hat ihre Lebensberater oder ihr Horoskop. Hie und da gibt es 

auch Menschen mit Lebenserfahrung und Lebensweisheit, die aus dieser Erfahrung 

heraus, aus der liebenden Aufmerksamkeit für die Menschen, aus dem Hören auf 

den Willen Gottes stellvertretend hoffen und so neu zur Hoffnung anstiften und 

Freiheit ermöglichen. 

Betrübte trösten: d. h. in den Schattenseiten des Lebens, in Angst, Sorge, Krankheit, 

Verzweiflung, Grausamkeit, Scheitern, in Leid und Unglück neu der Kraft der 

Hoffnung zur Geburt verhelfen. Das echte, nicht das billige Trostwort hat 

                                                
35 Vgl. Joseph Stöhr, Brüderliche Zurechtweisung, St. Ottilien 1989. 



20 
 

schöpferische Kraft. Es schafft und erneuert Leben, es wandelt um und lässt Gottes  

Nähe verspüren. 

Unrecht geduldig erleiden: d. h. nicht zu allem Ja und Amen sagen und die Suche 

nach Gerechtigkeit resignativ aufgeben. Es heißt positiv, Verhältnisse der 

Feindschaft zu entgiften und Verleiblichungen von vergangenem Unrecht 

versöhnend aufzuarbeiten. Geduld kann davor bewahren, dass der Zorn neues 

Unrecht zeugt. 

Beleidigern gern verzeihen: Jesus war der Meister des Verzeihens (Ehebrecherin, 

Hure, Soldaten, Gelähmter, Apostel, Schächer). Verzeihen ist kein zudeckendes, 

harmonisierendes Vergessen. Die Schuld wird gesehen, der Schmerz wird 

wahrgenommen. Verzeihen kommt nicht aus einer Schwäche, sondern aus dem 

Selbstbewusstsein Jesu heraus. Wer auf (geheime) Rache verzichtet und verzeiht, 

bezeugt die selbst erfahrene Barmherzigkeit Gottes, lebt aus der Freude am Leben 

und an Gott heraus. Nur der Entwurzelte und Gekränkte muss andere kränken. 

Verzeihen ist ein Akt von Feindesliebe, um den Feind zu „entfeinden“. 

Für die Lebenden und Toten Gott bitten: Das Fürbittgebet ist Ausdruck der 

Solidarität, der Hoffnung, der Verbundenheit der Menschen in Heil und Unheil. Der 

Betende kann Gott für sich und für andere um Gewährung von lebensnotwendigen 

und lebenswerten Gütern bitten, z. B. um das tägliche Brot, um Genesung in 

Krankheit, um das Lebensglück des anderen, um das Gelingen einer Berufs- oder 

Lebenswahl. Inhalt des christlichen Fürbittgebetes sind auch die neutestamentlichen 

Charismen (Röm 12; 1 Kor 13) und die Erkenntnis des Willens Gottes. Der christliche 

Beter in der kirchlichen Communio bittet auch um die Auferstehung von den Toten 

und um das ewige Heil für Lebende und für Verstorbene. Das Bittgebet reicht so weit 

wie die christliche Hoffnung,. Letztlich betet der Christ um Gott selbst, der die 

Lebenden und Toten zur Lebensgemeinschaft des Miteinader und Füreinander ruft. 

Das Fürbittgebet reicht so weit wie das neutestamentliche Liebesgebot, das auch vor 

dem Feind nicht haltmacht36. Das Gebet für die Feinde und für die Toten ist geradezu 

der Ernstfall des Glaubens und der Hoffnung. 

Bischof Joachim Wanke hat beim Kongress für die Pfarrgemeinde- und 

Pfarrkirchenräte in Innsbruck (März 2008) die Werke der Barmherzigkeit auf die 

Gegenwart übersetzt. Es sind Worte und Haltungen, die Brücken bauen, Freiräume 

                                                
36 Vgl. dazu Klaus Demmer, Gebet, das zur Tat wird, Freiburg i. B. 1989. 



21 
 

eröffnen, aufatmen lassen, Menschen zueinander führen, Abgründe der Angst uns 

der Fremdheit überwinden. 

 

Einander sagen: Du gehörst dazu 

Was unsere Gesellschaft oft kalt und unbarmherzig macht, ist die Tatsache, dass in 

ihr Menschen an den Rand gedrückt werden: die Arbeitslosen (Arbeitslosigkeit führt 

nicht selten zu Beziehungskrisen), die Ungeborenen, die psychisch Kranken, die 

Ausländer usw. Positiv ist dem gegenüber das Signal: „Du bist kein Außenseiter!“ 

„Du gehörst zu uns!“ Du gehörst dazu, ihr gehört dazu! Kinder und Jugendliche sind 

im Gottesdienst willkommen ohne sich in allem anpassen zu müssen. Ihr gehört zu 

uns, das kann heißen, dass die Familien die größte Pflegeeinrichtung im Land sind. 

Ihr gehört dazu, dass sollen in den Pfarren und in der Kirche auch jene hören, deren 

Beziehung gescheitert und deren Ehen zerbrochen sind. Du gehörst dazu, das gilt 

vor allem auch für Frauen, die ihre Kinder alleine groß ziehen. 

 

Ich höre dir zu 

Eine oft gehörte und geäußerte Bitte lautet: „Hab doch einmal etwas Zeit für mich!“; 

„Ich bin so allein!“; „Niemand hört mir zu!“ Zeit haben, zuhören können 

paradoxerweise gerade im Zeitalter technisch perfekter, hochmoderner 

Kommunikation so dringlich wie nie zuvor! Vielleicht ist es gut, an das wichtigste 

Möbelstück zu erinnern: an den gemeinsamen Tisch, an dem gegessen, gestritten, 

gespielt, miteinander gesprochen wird. 

 

Ich rede gut über dich 

Friede erwächst aus einem Klima des guten Umgangs miteinander. Die moralische 

Wertigkeit, wie man mit anderen Menschen umgeht, ist in unserer Gesellschaft über 

mehrere Generationen immer mehr verwässert worden. Vielleicht auch deshalb, weil 

wir immer weniger Zeit mit unseren Kindern verbringen. Wer spricht zu Hause das 

Abendgebet mit den Kindern? Wer zieht das Resümee über die Geschehnisse des 

Tages? Wer dankt mit ihnen für die guten Stunden, und wer arbeitet mit ihnen die 

schlechten auf. Wo sonst soll ich all das als in der Familie? 

Dankbarkeit und Lob sind hörbare innere Gesundheit. Jeder hat das schon selbst 

erfahren: In einem Gespräch, einer Sitzung, einer Besprechung – da gibt es Leute, 

die zunächst einmal das Gute und Positive am anderen, an einem Sachverhalt, an 



22 
 

einer Herausforderung sehen. Natürlich: Man muss auch manchmal den Finger auf 

Wunden legen, Kritik üben und Widerstand anmelden. Was heute freilich oft fehlt, ist 

die Hochschätzung des anderen, ein grundsätzliches Wohlwollen für ihn und seine 

Anliegen und die Achtung seiner Person. Dankbarkeit und Lob wirken Wunder. Das 

gilt für Kinder, die sonst nicht wachsen, das gilt für eine gelungene Arbeit, auch für 

ein gutes Essen, das hören auch Männer gern. Gerade Jugendliche wachsen, wenn 

positiv über sie gedacht wird. 

 

Ich brauche dich 

Jesus braucht die Jünger: Jesus traut den Jüngern viel zu. Er lässt sie groß werden. 

Das kann Vorbild sein im Umgang mit Partnern und mit Kindern.  

Kinder wollen gebraucht sein, wollen wichtig und nützlich sein. Das zeigt sich bei 

kleinen Kindern etwa darin, dass sie mit ungeheurem Geschick z.B. Den 

Geschirrspüler ausräumen wollen. Und Kinder brauchen Räume, in denen sie 

erleben: mir wird etwas zugetraut. 

 

Ich gehe mir dir  

Wir sind heute miteinander auf dem Weg. Männer und Frauen, Eltern und Kinder, 

Großeltern und ihre Enkel. Es ist ganz wichtig, dass nicht jeder allein unterwegs ist 

und nicht jeder für sich allein geht. Zu viele ziehen sich auf sich selbst zurück, zu 

viele sind auf sich selbst gestellt. Und es wird gar nicht so wenig Konkurrenz 

aufgebaut und gelebt. Manche sprechen in Anlehnung an den „Clash of civilisation“ 

bzw. vom „Crash der Kulturen“ von einem „Crash of generations“ oder sogar von 

einem „Krieg der Generationen“. Sind Generationen heute allein unterwegs?  

Miteinander auf dem Weg sein: Was heißt das für die Pflege, für die Chancen in der 

Bildung, für die Aufteilung von Erwerbsarbeit und Erziehung, oder auch für den 

Wohnraum?  

Das Signal lautet: „Du schaffst das! Komm, ich helfe dir beim Anfangen!“ Aber es 

geht hier nicht nur um soziale Hilfestellung. Es geht um Menschen, bei denen 

vielleicht der Wunsch da ist, Gott zu suchen. Sie brauchen Menschen, die ihnen 

Rede und Antwort stehen und die ein Stück des möglichen Glaubensweges mit ihnen 

mitgehen.  

 

Ich teile mit dir 



23 
 

Manche haben Angst, dass ihr Leben ärmer wird, wenn sie es mit anderen teilen, mit 

einem Ehepartner und mit Kindern. Aber Teilen ist nicht Ausdruck eines Defizits oder 

eines Mangels, sondern von Stärke. Das Teilen von Geld und Gaben, von 

Möglichkeiten und Chancen wird in einer Welt noch so perfekter Fürsorge notwendig 

bleiben. Ebenso gewinnt die alte Spruchweisheit gerade angesichts wachsender 

gesellschaftlicher Anonymität neues Gewicht: „Geteiltes Leid ist halbes Leid, geteilte 

Freude ist doppelte Freude!“  

 

Ich besuche dich 

Die äußeren Wege sind oft nicht so weit. Aber die Wege zu uns selbst, die Wege 

zueinander nach einem Streit, die Entscheidung füreinander, wenn viele andere 

Wertigkeiten die Beziehung überlagern. Besuch und Gastfreundschaft sind mehr 

gefragt denn je. Den ersten Schritt tun. Den anderen in seinem Zuhause aufsuchen 

ist besser, als darauf warten, dass er zu mir kommt. Besuch schafft Gemeinschaft. Er 

holt den anderen dort ab, wo er sich sicher und stark fühlt. Die Besuchskultur ist sehr 

kostbar. Lassen wir sie nicht abreißen! Gehen wir auch auf jene zu, die nicht zu uns 

gehören. Sie gehören Gott, das sollte uns genügen.  

 

Ich bete für dich 

Wer für andere betet, schaut auf sie mit anderen Augen. Er begegnet ihnen anders. 

Auch Nichtchristen sind dankbar, wenn für sie gebetet wird. Ein Ort in der Stadt, im 

Dorf, wo regelmäßig und stellvertretend alle Bewohner in das fürbittende Gebet 

eingeschlossen werden, die Lebenden und die Toten – das ist ein Segen. Sag es als 

Mutter, als Vater deinem Kind: Ich bete für dich! Tun wir es füreinander, gerade dort, 

wo es Spannungen gibt, wo Beziehungen brüchig werden, wo Worte nichts mehr 

ausrichten. Gottes Barmherzigkeit ist größer als unsere Ratlosigkeit und Trauer. 

 


