Jahr der Orden

Jahr der Barmherzigkeit
Haus Marillac

5.0ktober 2015

Bischof Manfred Scheuer

Selig die Barmherzigen

Gott der barmherzige Vater

Das Gleichnis vom ,barmherzigen Vater® (Lk 15,1-32) ist sicherlich die klassische
Umkehrgeschichte, die vielen aus der Katechese, der Predigt, aus Bul¥feiern und
Beichtvorbereitung vertraut ist: Der Sohn verspielt die Freiheit, die er mit dem Auszug
aus der Geborgenheit des Vaterhauses zu gewinnen meinte. Die Fremde - das
Schweinehuten - hat nichts mehr von jenem Abenteuer an sich, das der befreiende
Aufbruch versprach. In seiner Verlorenheit ergreift der ,verlorene Sohn“ den letzten
Strohhalm, die VerheiRung, die im Umkehren liegt. Sein Vater ist grof3er als das
Herz, das ihn anklagt. Er Iasst ihn mit seiner Verfehlung nicht allein. So weit, so gut.
Ist aber das Gleichnis nicht auch die Geschichte des Scheiterns eines
verhei3ungsvollen Aufbruchs? Der Sohn will auf eigenen FuRen stehen; aber er
verspielt das Kapital, das ihm ein eigenes Leben hatte ermdglichen sollen. Er muss
umkehren, weil das Experiment mit der Mundigkeit gescheitert ist. Ist die Heimkehr
des verlorenen Sohnes nicht auch Resignation, Regression in die Vergangenheit, in
die Abhangigkeit? Oder muss man ohnehin das Gleichnis als Kritik an den Projekten
der Moderne, d.h. an Freiheit, Mindigkeit und Aufklarung lesen?

So tun sich viele gar nicht so leicht mit dem Gleichnis. Die einen kritisieren es, weil
sie darin die Mundigkeit und Freiheit verraten sehen (Andre Gide). Sie vermissen
beim Sohn Ruckgrat und Entschlossenheit, weil er nicht zu seinem Weg steht. Die
anderen sehen schon im Auszug, d.h. im Abschied vom Vater den Sundenfall, den
Sundenfall und meinen damit den Auszug aus dem Vaterhaus der abendlandischen
Tradition, der Kirche und rufen zur Heimkehr auf. Will die Kirche mit Gleichnissen wie
mit diesen gleich Eltern das Selbstandigwerden ihrer Kinder verhindern, indem sie

ihnen frihzeitig Schuldgefuhle einpflanzen, so als konnten sie damit die Heimkehr



ihrer "verlorenen Kinder" gleichsam vorprogrammieren? Bestraft die Kirche alle
Emanzipationsversuche mit peinigenden Schuldgefuhlen?

Das Bekenntnis der Gemeinsamen Synode der Bistimer Deutschlands Unsere
Hoffnung greift diese Fragen auf: ,Hat die Praxis unserer Kirche nicht zuweilen den
Eindruck genahrt, dass man die kirchliche Schuldpredigt bekdmpfen musste, wenn
man der realen Freiheit der Menschen dienen wolle? ... Unsere christliche Predigt
der Umkehr muss jedenfalls immer der Versuchung widerstehen, Menschen durch
Angst zu entmundigen. Sie muss gegen jeden Versuch kampfen, der die christliche
Rede von Schuld und Sudnde missbraucht, einer unheiligen Unterdrickung von
Menschen durch Menschen den Anschein von Recht zu verleihen.” (1,5) Theologie
und Verkundigung haben daflr Sorge zu tragen, dass die christliche Rede von
Schuld und Umkehr nicht zur ,freiheitsgefahrdenden Rede® wird, dass sie vielmehr
freiheitsentdeckende und freiheitsrettende Rede sein kann.

Billige und teure Gnade

Gnade ist nicht billig. Fur Dietrich Bonhoeffer ist die ,Nachfolge Christi® kritisches
Kriterium gegenuber einem blo3 angepassten burgerlichen Christentum: ,Billige
Gnade heilt Gnade als Schleuderware, verschleuderte Vergebung, verschleuderter
Trost, verschleudertes Sakrament. ... Gnade ohne Preis, ohne Kosten. ... Also der
Christ folge nicht nach, aber er troste sich der Gnade! Das ist billige Gnade als
Rechtfertigung der Sunde, aber nicht als Rechtfertigung des bulfertigen Sunders,
der von seiner Sunde lasst und umkehrt; nicht Vergebung der Sinde, die von der
Sunde trennt. Billige Gnade ist die Gnade, die wir mit uns selber haben. Billige
Gnade ist Predigt der Vergebung ohne Bulde, ... ist Absolution ohne personliche
Beichte. Billige Gnade ist Gnade ohne Nachfolge, Gnade ohne Kreuz, Gnade ohne
den lebendigen, menschgewordenen Jesus Christus. ... Teure Gnade ist das
Evangelium, das immer wieder gesucht, die Gabe, um die gebeten, die Tur, an die
angeklopft werden muss. Teuer ist sie, weil sie in die Nachfolge ruft, Gnade ist sie,
weil sie in die Nachfolge Jesu Christi ruft; teuer ist sie, weil sie dem Menschen das
Leben kostet, Gnade ist sie, weil sie ihm so das Leben erst schenkt. ... Teure Gnade

ist Menschwerdung Gottes.*’

' Dietrich Bonhoeffer, Nachfolge (WW hg. von E. Bethge, Bd. 4, hg. von M. Kuske und I. Tédt),
Gitersloh 1994, 29-31.



Gott der Aufpasser?

,Ein Mensch, der recht sich Uberlegt, dass Gott ihn anschaut unentwegt, fuhlt mit der
Zeit in Herz und Magen, ein ausgesprochnes Unbehagen. Und bittet schlief3lich ihn
voll Graun, nur funf Minuten weg zu schaun. Er wolle zwischendurch allein, recht
brav und artig sein. Doch Gott davon nicht Uberzeugt, ihn ewig unbeirrt bedugt.”
(Eugen Roth) Ist Gott eine bedrohliche Uberwachungsinstanz? ,The big brother is
watching you!® Gott wird als Auge gesehen, das alles durchschaut, er ist ein
pedantischer Gesetzesgott, der alles akkurat in die Lebensrechnung eintragt, ein
unheimlicher Schnuffler, ein moralischer Wachhund, ein Weltpolizist, ein
Schuldnergott, ein Schuldenpolyp mit Saugarmen. Der Buchhalter und Gesetzesgott
ist ein gefuhlloser und herzloser Damon, ein Robotergott, der jeden Fehler und jedes
Vergehen des Menschen gegen das Gesetz automatisch registriert und aufschreibt
fur die grole Endabrechnung beim letzten Gericht: ,Und ein Buch wird
aufgeschlagen Treu darin ist eingetragen Schuld aus Erdentagen.” (Dies irae) Es ist
auch der Gott der Prufungsnoten, der zum Kult des Quantitativen verleitet.
Lebensentscheidungen werden dann letztlich aus dem Todestrieb heraus getroffen.
Ein Buchhalter und Gesetzesgott ist der Hintergrund von heimlichen
Vollkommenheitsanspruchen: es gibt keine Gnade, ich muss alles leisten: Indirekte
Folgen sind: sakularisiert Waschzwang, Sauberkeitsfimmel, nur ja nichts falsch
machen, religios Hollenangst, Skrupelhaftigkeit mit Sindenangst. Christsein gilt als
Frondienst in einem Gewirr von Geboten und Verboten.

Ps 139

Lk 7,36ff (Jesu Begegnung mit der Sunderin)

Joh 8,1 (mit der Ehebrecherin)

Joh 4 (mit der Samariterin)

Lk 15,11 (barmherziger Vater)

Der Leistungsgott

% Karl Frielingsdorf, Dadmonische Gottesbilder. Ihre Entstehung, Entlarvung und Uberwindung, Mainz
1982.

3



Der udberfordernde Leistungsgott ist ein Versucher wunserer Zeit: Das
Leistungsdenken der Generation, die nach dem Krieg viel aufbauen musste, der
stressige Lebensstil war verbunden mit der Vernachlassigung der Kinder, die keine
Zuwendung bekamen. Leitsatze: Leiste was, dann bist du wer, Arbeit ist das ganze
Leben, Arbeit macht das Leben suf3, Arbeit ist die beste Medizin, Leistung und Erfolg
machen den Wert eines Menschen aus. Selbstwertgefuhl: Ich bin nur soviel wert, wie
ich leiste und Erfolg habe. Zuwendung muss erkauft werden: Leistungspadagogik,
Perfektionismus, unterschiedliche Zwange, Skrupel, Lebensangste. Die
Leistungsgotter haben einen unheimlichen Hunger, der niemals zu stillen ist; sie sind
Ausbeuter, Blutsauger, Vampire, die Lebenskraft aussaugen, ein schlafender
Moloch, der kurzfristig Anerkennung schenkt. Zum Teil ist auch der geistliche und
pastorale Aktivismus ein Reflex davon: MulRe, Stille, Meditation kommen nicht oder in
der Prioritatenliste ganz hinten vor. Eigentlich ist diese Religion eine
Selbsterlosungsreligion. Auch wenn Gott abgesetzt wird, geht es mit der ,ldentitat
durch Leistung® genauso weiter.

Die gegenwartige Vatererfahrung scheint weniger vom Gehorsams- als vom
Leistungsproblem bestimmt. Wo der fordernde Wille des zugleich geliebten,
gefurchteten und beneideten Vaters sich immer weniger deutlich artikuliert, da kann
der Heranwachsende sein Selbstgefuhl auch immer weniger auf die Anerkennung
durch den Vater grinden. So wird die Leistungskonkurrenz der ,neidischen
Geschwister” (Alexander Mitscherlich) immer mehr der Ort, an dem die
Heranwachsenden sich Anerkennung verschaffen mussen. Der Leistungs-Vergleich
und die daraus abgeleiteten Rangfolgen sollen Aufschluss geben Uber meinen Wert;
aber sie fuhren nicht selten zu einer kaum ertraglichen Unsicherheit des
Selbstgefuhls, zu einem in Leistungsverweigerung oder Leistungsbesessenheit
umschlagenden Minderwertigkeitsgefuhl. Sich-schuldig-fuhlen: Ich versage vor den
Anforderungen, die mir zu erfullen aufgegeben sind; ich bringe nicht die Leistung, die
man von mir verlangen kann.

Mk 12, 28-32par (Gebot der Gottes- Nachsten- und Selbstliebe)

Lk 15: Das Gleichnis vom barmherzigen Vater

Moralisierung und Barmherzigkeit



Eine blol3 moralisch-juridische Interpretation menschlicher Schulderfahrung: Sittlich
bose kann eben nur sein, ,was unsere eigene Tat ist. ,Was der Mensch im
moralischen Sinne ist, oder werden soll, gut oder bdse, dazu muss er sich selbst

machen, oder gemacht haben.“

Kant hatte den Grund des Bosen in der Freiheit,
bzw. freien Willkir des Menschen, geortet. Er begnugt sich mit der Hoffnung, zu der
unbegreiflichen und niemals gewissen ,Revolution der Gesinnung“ durch ,eigene
Kraftanwendung® zu gelangen®. Freiheit und Liebe nur zum Postulat des Sollens zu
erheben, ist aber ,selber Bestandstuck der ldeologie, welche die Kalte verewigt. Inhm
eignet das Zwanghafte, Unterdriickende, das der Liebesfahigkeit entgegenwirkt.*
Theologie muss gegen Moralisierung die Liebe und Gnade Gottes als Vergebung
und Versohnung, als Ermachtigung der Freiheit und Liebe des Menschen zur
Geltung bringen. Theologische Rede vom Bosen gibt es nur in Verbindung mit der
Hoffnung auf die Uberwindung des Bésen.

Tribunale haben durchaus Konjunktur: Da gibt es bestimmte Rollenaufteilungen:
Angeklagte, Schuldige, Sundenbodcke, die Rolle der moralisch gerechtfertigten
Anklager. Braucht man Sudndenbocke, um sich des eigenen Gutseins zu
vergewissern, um sich zum schlechten Gewissen der anderen zu machen, weil diese
kein schlechtes Gewissen mehr haben? Es gibt auch, so Odo Marquard, eine

,Ubertribunalisierung der menschlichen Lebenswelt?*®
Der Flirt mit dem Bdsen (C.G. Jung)’
Brave Madchen kommen in den Himmel, schlimme Madchen Uberall hin. Dieser Satz

druckt etwas aus, was sich im Lebensgefuhl vieler wieder findet. Sundigen ist
menschlich. Ohne die Sunde und ohne das Bdse ware das Leben fad, langweilig,

}lmmanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloRen Vernunft, WW (W. Weischedel) 1V,
679.

*|. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloRen Vernunft (WW 7) 698 (B54, A 50), 702 (B 60,
A 56).

*Th.W. Adorno, Stichworte, Frankfurt a.M. 1969,99.

® 0do Marquard, Der angeklagte und der entlastete Mensch, in: K.G. Faber/ CH. Meier (Hg.),
Historische Prozesse (Theorie der Geschichte 11), Minchen (dtv) 1998, 49.

"zu Jung vgl. Herbert Unterste, Theologische Aspekte der Tiefenpsychologie von C.G.Jung,
Dusseldorf 1977, 92-108; 192-214.



ware der Erlebnishorizont sehr eng, man muss ja alles einmal durchgemacht haben.
So gilt das Bose als unentbehrlich und eigentlich winschenswert. Es wird zum Salz
eines sonst schalen Lebens, zur Wirze eines Daseins, das sonst keinen Geschmack
hat. Das Bose vermeiden wurde heiRen, alle Wege zum Gliuck und zur
Selbstverwirklichung abschneiden.

Tugend und Moral sind Weisen der Repression, der Zukurzgekommenen, der
Verachter des Lebens. Moral ist insgesamt eine Fehlleistung, der Begriff des Bosen
ist schon zerstorerisch, weil er das Leben umbringt. Das Bose gehort zur Dynamik
des Lebens selbst. Das Bose eindammen oder ihm wider sagen hiel3e das Leben
selbst ersticken. Letztlich ist das Bose sympathisch, es gehort zum Menschsein
dazu. Es wird in vielfaltiger Form suggeriert, dass es das Bose gar nicht gabe, dass
es letztlich zum Leben gehore. Es komme darauf an, es entschlossen zu bejahen, zu

integrieren.
Postmoderner Pluralismus: Barmherzigkeit als Gleichgultigkeit

Im Hinblick auf Ethik kann man von einer Wendigkeit und Windigkeit neuen Stils
sprechen. Die Wendehalse sind uberall dabei, die Widerspriche gehdren zum
System. Ja und Nein verkommen zu einer Frage des Geschmacks und der Laune,
Leben oder Tod wird zur Frage des besseren Durchsetzungsvermogens, Wahrheit
oder Luge eine Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der
Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. ,Wer an dieser kulturellen
Promiskuitat Ansto® nimmt, der gilt als kulturell prade, stur, provinziell,
unaufgeschlossen, intolerant, undemokratisch, unkultiviert - und eng sogar in
moralischer Hinsicht... Das nahezu sakrale Schlisselwort des Zeitalters lautet
« «8

,und“.“ Aus einer solchen Liberalitat jedoch, ,aus der unterschiedslosen Gute gegen

alles droht denn auch stets Kélte und Fremdheit gegen jedes.*

Versdhnung

83.a.0. XVIL.

*Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben (Ges. Schriften 7)
Frankfurt a.M. 1980, 85.



Versdhnung ldsst sich nicht erpressen’. Wir kénnen die Verséhnung nicht diktieren.
.,Man muss ... von der Tatsache ausgehen, dass es ... Unverzeihbares gibt. Ist es
nicht eigentlich das einzige, was es zu verzeihen gibt? Das einzige, was nach
Verzeihung ruft? ... Das Vergeben verzeiht nur das Unverzeihbare ... Es kann nur

mdglich werden, wenn es Un-mégliches tut.“"

,Das Vergeben ist also verruckt, es
muss sich, aber hellsichtig, in die Nacht des Unverstindlichen versenken.“'? Wir
konnen die Hoffnung offen halten, dass die Opfer in Jesu Verhaltnis zu den Feinden
und Tatern eintreten. Freilich: Ob die Opfer ihre Feinde als ihre potentiellen
Schwestern und Bruder bejahen werden konnen, diese Frage lasst sich nicht definitiv
beantworten. Wer auf universale Versohnung hofft, wird diese Moglichkeit der

Feindesliebe aber nicht vorweg verneinen.

Der barmherzige Samariter

Weil du mich anschaust...

,Wir haben der Liebe geglaubt: So kann der Christ den Grundentscheid seines
Lebens ausdricken. Am Anfang des Christseins steht nicht ein ethischer Entschluss
oder eine grof3e ldee, sondern die Begegnung mit einem Ereignis, mit einer Person,
die unserem Leben einen neuen Horizont und damit seine entscheidende Richtung
gibt. ... Die Liebe ist nun dadurch, dass Gott uns zuerst geliebt hat (vgl. 1 Joh 4, 10),
nicht mehr nur ein ,Gebot®, sondern Antwort auf das Geschenk des Geliebtseins, mit
dem Gott uns entgegengeht.“™® Caritas ist ein Echo der Dankbarkeit, sie ist
Weitergabe der Liebe, die wir selbst erfahren haben. ,Deus vult condiligentes — Gott
will Mitliebende.“ (Duns Scotus)'® Caritas hat so gesehen seine Wurzeln in der

10 Vgl. Theodor W. Adorno, Erpresste Verséhnung. In: Ders., Noten zur Literatur. Frankfurt/M. 1974,
174ff.

" Jacques Derrida, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht — unbedingt und jenseits der
Souveranitat, in: Lettre international 48 (2000) 10-18, hier 11.

'2 Jacques Derrida, Jahrhundert der Vergebung 14.

'3 Benedikt XVI., Deus Caritas est (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 171) Bonn 2006,
Nr.1.

' Duns Scotus, Opus Oxoniense 11l d.32 q.1 n.6.



Gnade Gottes. - Eine Kultur, die alles verrechnen und auch alles bezahlen will, die
den Umgang der Menschen miteinander in ein oft einengendes Korsett von Rechten
und Pflichten zwingt, erfahrt durch Menschen, die sich in den Dienst fur andere
stellen, dass das Leben selbst ein unverdientes Geschenk ist. So unterschiedlich,
vielfaltig, gar widerspruchlich die Motive und auch die Wege der Caritas sein konnen,
ihnen allen liegt letztendlich jene tiefe Gemeinsamkeit zugrunde, die dem ,Umsonst®
entspringt. Umsonst haben wir das Leben von unserem Schopfer erhalten, umsonst
sind wir aus der Sackgasse der Sunde und des Bdsen befreit worden, umsonst ist
uns der Geist mit seinen vielfaltigen Gaben geschenkt worden. ,Die Liebe ist

umsonst; sie wird nicht getan, um andere Ziele zu erreichen."®

~Wer in der Lage ist
zu helfen, erkennt, dass gerade auch ihm geholfen wird und das es nicht sein
Verdienst und sein GroRe ist, helfen zu konnen. Dieser Auftrag ist Gnade.“'® Diese
Logik des ,Umsonst® liegt jenseits des blol3 moralischen Sollens und Mussens.

Papst Benedikt XVI. ist nicht primar ein Moralist, er denkt auch nicht zuerst von
Strukturen her, sondern vom Charme der Gnade. Diese Gnade ist fur ihn nicht der
Reflex eines Feudalsystems, sondern der Grund der Freiheit und Personalitat.
Gnade im Sinne von Caritas meint die gute Absichtslosigkeit, das freie Umsonst, die
Zweckfreiheit des Handelns. |hr steht gnadenloses und auch strategisches Handeln
entgegen. Ebenso wiirde eine Beziehung, die rein auf Tausch und Okonomie
beruhen wirde, verhext sein.

Caritas im Sinne der personalen Liebe und auch im Sinne der Institution entspringt
nicht primar einem asketischen Programm, auch nicht der Selbststilisierung, dem
Styling der Subjekte. Caritasmitarbeiter sind von Jesus Christus Angesehene. ,Und
weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ... Dein
Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich
nie abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da
Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du mich
ansiehst, lasst Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts
anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken.“"

'° Benedikt XVI., Deus Caritas est 31c.
'® Benedikt XVI., Deus Caritas est 35.

' Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg.
und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. IlI, 105-111.

8



(Nikolaus Cusanus) Christen haben von Gott her ein Ansehen und kénnen so dem
Evangelium ein Gesicht geben. Erst von daher wird das Angesehen-Werden zu einer
sittlichen Verpflichtung. Emmanuel Levinas, der franzosische Philosoph, schreibt in
seinem Werk ,Totalite et infini’'® (iber die Unendlichkeit, die uns im Antlitz des
Anderen erscheint. Der Blick eines Menschen, der mich ansieht, sei er nun
gleichgultig, feindlich oder freundlich, ist in keinem Fall ein Gegenstand. Etwas
Unendliches, d.h. etwas Inkommensurables leuchtet auf, das sich in keiner Weise als
Objekt verstehen und durch eine endliche Zahl von Pradikaten definieren lasst. Im
Blick des Anderen, gerade des armen Anderen erfahre ich den Anspruch: Du darfst
mich nicht toten, du darfst mich nicht verachten, du musst mir helfen.

Mit Jesu Blick ist noch eine andere Form des Sehens verbunden. ,Er sah ihn und
ging weiter®, so heil3t es vom Priester und Leviten, die am Wegrand den Halbtoten
liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10,31.32). Menschen sehen und doch ubersehen,
Not vorgefuhrt bekommen und doch ungerthrt bleiben, das gehort zu den
Kaltestromen der Gegenwart. - Im Blick der Anderen, gerade des armen Anderen
erfahren wir den Anspruch: Du darfst mich nicht gleichgultig liegen lassen, du darfst
mich nicht verachten, du musst mir helfen. Jesus lehrt nicht eine Mystik der
geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der
unbedingten Wahrnehmungspflicht fur das Leid anderer. ,Die Mystik der Bibel - in
monotheistischen Traditionen - ist in ihrem Kern eine politische Mystik, naher hin eine
Mystik der politischen, der sozialen Compassion. |hr kategorischer Imperativ lautet:
Aufwachen, die Augen offnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen
Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten
Wahrnehmungspflicht fur fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen mit
unseren kreaturlichen Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er
kennzeichnet uns als solche, die ,sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womaoglich
eine elementare Angst vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem
Hinsehen, das uns ins Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig
passieren lasst? ,Sieh hin - und du weilt.“" Jesu Sehen fiihrt in menschliche Nahe,

'®Dt. Totalitat und Unendlichkeit. Versuch Uber die Exterioritat. Ubersetzt von W.N. Krewani, Freiburg/
Minchen 1987.

'® Johann Baptist Metz, Mit der Autoritat der Leidenden. Compassion — Vorschlag zu einem
Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Suddeutschen Zeitung, Weihnachten
1997.



in die Solidaritat, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der
materiellen Guter. ,Fur alle, die in den karitative Organisationen der Kirche tatig sind,
muss kennzeichnend sein, dass sie nicht blol3 auf gekonnte Weise das jetzt

anstehende tun, sondern sich dem anderen mit dem Herzen zuwenden. Ein

«20

sehendes ,Herz sieht, wo Liebe Not tut und handelt danach. ,Jch muss ein

Liebender werden, einer, dessen Herz der Erschutterung durch die Not des anderen

offen steht. Dann finde ich meinen Nachsten, oder besser: dann werde ich von ihm

gefunden.*’

Die lateinamerikanische Bischofskonferenz von Puebla gibt Zeugnis davon, welches
Antlitz Christi gemeint ist. Die Bischofe halten fest, dass ,das Leidensantlitz Christi,
unseres Herrn®, uns begegnet, wenn wir von ihm fragend und fordernd angespro-
chen werden in

, - den Gesichtern der Kinder, die schon vor ihrer Geburt mit Armut geschlagen sind,
die in den Moglichkeiten ihrer Selbstverwirklichung durch irreparable geistige und
korperliche Schaden behindert werden und die in unseren Stadten, oftmals
ausgebeutet, als Produkt der Armut und des moralische Zerfalls der Familie ein
Vagabundendasein fristen;

- den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, da sie keinen Platz in der
Gesellschaft finden und frustriert sind, insbesondere in landlichen Gebieten und den
Randzonen der Stadte, da sie weder Ausbildung noch Beschaftigung finden;

- den Gesichtern der Indios und haufig auch der Afroamerikaner, die am Rand der
Gesellschaft in unmenschlichen Situationen leben und somit als die Armsten der
Armen betrachtet werden konnen;

- den Gesichtern der Landbevolkerung, die als gesellschaftliche Gruppe fast auf dem
ganzen Kontinent in der Verbannung lebt, die manchmal des Grund und Bodens
beraubt ist, sich in innerer und aulierer Abhangigkeit befindet und
Vermarktungssystemen unterworfen ist, die sie ausbeuten;

- den Gesichtern der Arbeiter, die haufig schlecht bezahlt sind und Schwierigkeiten
haben, sich zu organisieren und ihre Rechte zu verteidigen;

- den Gesichtern der Unterbeschaftigten und Arbeitslosen, die aufgrund der harten
Bedingungen (infolge) von Wirtschaftskrisen und Entwicklungsmodellen entlassen
wurden, welche die Arbeiter und ihre Familien von kaltem wirtschaftlichen Kalkul
abhangig machen;

20 Benedikt XVI., Deus Caritas est 31.

2 Joseph Ratzinger / Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jordan bis zur
Verklarung, Freiburg iB. 2007, 237.

10



- den Gesichtern der Randgruppen der Gesellschaft und derer, die auf viel zu engem
Raum leben, die unter dem doppelten Druck des Mangels an materiellen Gutern und
dem sichtbaren Reichtum anderer Gesellschaftsschichten leiden;

- den Gesichtern der Alten, deren Zahl standig zunimmt und die oft von der
Fortschrittsgesellschaft ausgeschlossen werden, da man unproduktive Individuen
nicht brauchen kann.“%?

Sie tragen in sich aber auch eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und
Forderung, andere nicht gering zu schatzen, nicht zu verachten, nicht als Material zu
missbrauchen.?® Bedurftigkeit, Not und Begrenztheit treten als Appell gegenuber, der
Nahe, Geduld und Solidaritat einfordert. Das konkrete Engagement fur das Leben
und die Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit und
der subjektiven Verschlossenheit. Das Sein-fur-den-Anderen, die Proexistenz als
neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende. Bei aller Globalisierung
der Liebe muss Caritas immer konkret sein, zuerst eine Beziehung von Angesicht zu

Angesicht sein.

Kritik der Barmherzigkeit

,Wabhrlich, ich mag sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in ihrem Mitleiden: zu
sehr gebricht es ihnen an Scham ... M6ge mein Schicksal mir immer Leidlose, gleich
euch, uber den Weg fuhren, und solche, mit denen mir Hoffnung und Mahl und Honig
gemein sein darf! ... Ich aber bin ein Schenkender: gerne schenke ich, als Freund
den Freunden. Fremde aber und Arme mogen sich die Ehrfurcht selber von meinem
Baume pflicken: so beschamt es weniger. Bettler aber sollte man ganz abschaffen!

... Und insgleichen die Siinder und bésen Gewissen!“?* Fiir F. Nietzsche ist die

*’Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und II. Generalversammlung des lateinamerikanischen
Episkopates in Medellin und Puebla (=Stimmen der Weltkirche 8, hg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz) Bonn 1980, Nr. 31-39.

2 Vgl. dazu: Emmanuel Levinas, En découvrant I'existence avec Husserl et Heidegger, Réimpression
conforme a la premiére suivie d’Essais nouveaux, Paris * 1982, 165-178; deutsch: Die Spur des
Anderen. Untersuchungen zur Ph&anomenologie und Sozialphilosophie. Ubersetzt, herausgegeben
und eingeleitet von Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/Minchen 1983, 185-208.

** Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra (Werke ed. K. Schlechta Bd. 2 (Miinchen (7) 1973,
346. Zur Barmherzigkeit in der Philosophiegeschichte vgl. R. Hauser/J. Stéhr, Art. Barmherzigkeit,
in: HWP 1, 753-755.

11



Barmherzigkeit ein weichlicher, wenn auch unbewusster Egoismus, der das Leiden in
der Welt vermehrt und die Leidenden entwurdigt. Sie ist eine krankhafte Haltung, von
der nur Schaden ausgeht. Das Ideal sieht Nietzsche im starken, schonen und
gesunden Menschen, der Kranke hingegen ist ein Parasit. Schon fur die Stoa (z. B.
fur Seneca) und ihrem Gefolge bei Immanuel Kant sind das Mitleid und die
Barmherzigkeit negative Gefuhle, auf die kein Verlass ist, sie sind verwerfliche
sinnliche Errungen, die von der sittlichen Vernunft zu Uberwinden sind:

,Wenn ein anderer leidet und ich mich durch seinen Schmerz, dem ich doch nicht
abhelfen kann, auch anstecken lasse, so leiden ihrer zwei; ob zwar das Ubel
eigentlich nur einen trifft. Es kann aber unmdglich Pflicht sein, die Ubel in der Welt zu
vermehren, mithin auch nicht, aus Mitleid wohl zu tun; wie dann dieses auch eine
beleidigende Art des Wohltuns sein wirde, indem es ein Wohlwollen ausdruckt, was
sich auf den Unwurdigen bezieht und Barmherzigkeit genannt wird, unter Menschen,
welche mit ihrer Wurdigkeit, glucklich zu sein, eben nicht prahlen durfen, und
respektiv gegeneinander gar nicht vorkommen sollte.“?°

Die Entwurdigung des Unterdruckten einerseits und die Stabilisierung von
Unrechtsverhaltnissen anderseits sind die Vorwurfe der marxistischen Kritik an
Mitleid und Barmherzigkeit. Almosen sind nur ein Alibi, Caritas ist nur eine
Systemstlutze, Barmherzigkeit zementiert die Ungerechtigkeit, und die Praxis der
Mildtatigkeit ist Kumpanei mit den Herrschenden und Ausbeutern. Ein
individualistisches Wohl tun kuriere nur Symptome, statt Systeme zu entlarven, den
eigentlichen Wurzeln des Unrechts und des Elends auf die Spur zu kommen und
institutionell durch Uberwindung des Kapitalismus Abhilfe zu schaffen. Barm-
herzigkeit und Gnade stehen im Widerspruch zu Freiheit, Selbstandigkeit und
Emanzipation: ,Ein Wesen gilt erst als selbstandiges, sobald es auf eigenen FulRen
steht, und es steht erst auf eigenen FURen, sobald es sein Dasein sich selbst
verdankt. Ein Mensch, der von der Gnade eines anderen lebt, betrachtet sich als

abhangiges Wesen. %

% Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten 11/1, 2 § 34.

%% Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte (1844), in: MEW Erganzungsband (Schriften
bis 1844), 544.

12



Exkurs: Vom Klienten zum Kunden?’

,200ft er auf die Tur starrt, sie bewegt sich ausschlieldlich dienstlich, keine Freunde,
nie. Ist denn ein jeder Abgesang so glanzlos? Er stirbt das erste Mal, er weil nicht
wie.“ So Konstantin Wecker®®. Sie drehen ihn, sie waschen ihn, sie zieh'n ihn an. Am
Mittwoch darf er in den Park. Er wirde gerne in den blauen Fruhling flieh'n. Er ist zu
schwach. Er war noch nie sehr stark.” ,Bei Schwester Heike wagte er es zu lacheln.
Die streichelt manchmal zartlich sein Gesicht. Sonst ist es still um ihn. Keine
Besuche. Auch sein betuchter Sohn besucht ihn nicht.”

In den sozialen Sektor hat sich langsam ein Wortwandel eingeschlichen. Bislang
wurde der Kundenbegriff ja verstarkt im marktwirtschaftlichen Sektor benutzt, der
marktwirtschaftliche Kunde als der ,Kaufer® eines ,Produktes® bzw. ,Produki-
Interessierter” bezeichnet. Vielerorts wehrt man sich deshalb gegen den Begriff des
(sozialen) Kunden ebenso wie man sich evtl. noch vor Begriffen wie ,Dienstleistungs-
Zentrum®, ,Sozialmanagement®. wehrt. Die neuen Modelle und Begrifflichkeiten
sollen ein ,hoheres Professionalitats-Potential® beinhalten, dass die Soziale Arbeit
auf dem Weg zu mehr Professionalitat, auf dem Weg zu einem besseren (Sozial-
)Management ist. Dabei geht es nicht nur um ,Die Okonomisierung sozialer Qualitat*
(Otto Speck) sondern vom Paradigma des ,Autonom-Lebens® um eine Hilfe zum
selbstandigen Leben mit einer Behinderung ohne unausweichliche Regie durch
Fachinstanzen, also um die Kultur der Selbstandigkeit und Eigenverantwortlichkeit.
Aus systemisch-humanistischer Blickrichtung wird der ,Kunde“ als jemand
angesehen, der sich seiner Situation am ,kundigsten® ist. Unter Klient hingegen
verstanden wir einen ,Schutzbefohlenen® im ursprunglichen Sinne. Bereits seit Ende
der 70er Jahre wurde eine starkere Orientierung der professionellen sozialen Arbeit
an den Bedurfnissen der betroffenen Menschen, also quasi den ,Abnehmern® von
Hilfe gefordert, ohne dass damals von Begriffen wie ,Qualitatssicherung“ oder gar

von ,mehr Markt“ die Rede gewesen ware.

2 J6rn Rabeneck, Vom Klienten zum Kunden. Das neue Kundenverstandnis in der Sozialen Arbeit, in:
SGB VIl - Online-Handbuch, herausgegeben von Ingeborg Becker-Textor und Martin R. Textor.

*%in: Es geht zu Ende, aus: Wut und Zartlichkeit (2011).

13



Kaltestrome

So sehr auch manche Kritik an der Barmherzigkeit berechtigt ist, so ist doch auch die
Kehrseite der Medaille zu beachten. Wenn Mitleid und Barmherzigkeit eigentlich nicht
sein sollen und dieses Urteil allmahlich ins Bewusstsein aller einsickert, dann
entspringen neue Kaltestrome (Ernst Bloch). Der Kult des schonen, starken,
gesunden und erfolgreichen Lebens macht die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip und
fuhrt am Ende den Sozialdarwinismus in jeden Lebensbereich ein. Es gibt keine
Sorge mehr fur die, denen der Atem ausgeht; die Alten, Kranken, Behinderten
werden ihrem eigenen Schicksal Uberlassen und aus dem Ooffentlichen Blickfeld
verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Erfolgsdenken, der Kult der Tuchtigkeit
verkehrt sich in Rucksichtslosigkeit. In der Evolution als gesellschaftliches Prinzip
herrscht das Recht des Starkeren, bei dem die Kleinen von den Grolien gefressen
werden. Eine optimistische Rede vom Menschen in der Aufklarung vergisst die Opfer
der Geschichte, denen keine Gerechtigkeit mehr widerfahren kann. Wenn nur noch
auf die Veranderung des wichtigeren institutionellen ,Ganzen“ geschaut wird, kommt
das Individuum unter die Rader. Die Flucht ins System kennt nur noch ein
Phantombild ,Mitmensch®, eine allgemeine Philanthropie, sie halt aber den Blick des
konkreten Menschen in der Not nicht aus.

Ein Kaltestrom geht auch von der Dauerreflexion aus, die in ihrer ewigen
Problematisierung niemals zum Handeln vorstof3t. Auch das (kirchliche!) Pochen auf
die reine Lehre und auf das Gesetz verkennt die Wirklichkeit des konkreten
Menschen. Das Gesetz wird zum Instrument der Ausgliederung, der Isolation und der
Verurteilung. Linke und rechte Ideologen opfern den Menschen in den Schlund von
Prinzipien und Gesamtlésungen.

Die Nachstenhilfe wird auf Institutionen Ubertragen. Teilweise sind dabei menschliche
Zuwendung, Herzlichkeit und Barmherzigkeit noch einmal eingeordnet in Burokratie,
in die technologische Vernunft, in 6konomische Gesetze von Konsum, Kauf und
Verkauf. Eine rein auf Funktionalitat basierende Welt Iasst den einzelnen Menschen
den Kaltetod sterben. Computer haben keine Seele, kein Herz. So entwickelt sich
eine Gesellschaft der Zuschauer, die sich zum Teil voyeuristisch aus der Ferne am
Elend anderer begeilen, eine Gesellschaft der Passanten, die sich nicht zustandig
fuhlen.

14



Ein anderer Kaltestrom geht von denen aus, die sich narzisstisch in ihre Subjektivitat
fluichten. Diese Flucht entspringt einer Unfahigkeit zu lieben und kann recht
unterschiedliche psychische und soziale Ursachen habe: wer nicht angenommen und
geliebt wurde, wer entwurzelt ist, kann selber nicht barmherzig sein. Selbsthass,
Minderwertigkeitsgefuhle, Wehleidigkeit, Selbstmitleid lassen auf einen Mangel an
Angenommensein schliel3en. Hektische Aktivitat, standige Bewegung, Getriebensein
in Leistung und Arbeit, auch Aggression gegenuber anderen wurzeln nicht selten in
Verwundungen, die nicht geheilt sind. Wer nicht erfahren hat, was Begegnung und
freisetzende Gnade ist, dem werden die Freude am eigenen Leben und auch die
Mitfreude mit anderen schwer fallen. Selbstannahme und die Fahigkeit zur Freude

sind aber die Voraussetzung fur positives und schopferisches Mit-Leiden.

Barmherzigkeit und Gerechtigkeit

Soziale Gerechtigkeit ist nicht alles, sie muss umfangen bleiben von Liebe und
Barmherzigkeit. ,Wenn wir nur die Gerechtigkeit predigen, konnen wir zu
unmenschlichen Aktivitaten kommen. Es gibt nichts Menschlicheres — gerade weil es
von Gott kommt — als die frei geschenkte Liebe. In der Beziehung zwischen
Gerechtigkeit und geschenkter Gnade, zwischen Prophetie und Kontemplation liegt
der groRe Weg, um zu sagen: ,Dein Reich komme’.“*® Gerechtigkeit ohne freie
Gnade wird zum rigorosen Fanatismus, zum Terror und zur Gewaltherrschaft. Die
kontur- und profilose Rede von Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit hingegen
sanktioniert bestehende versklavende Unrechtsverhaltnisse und verrat die Liebe.

Die ,groRere” Gerechtigkeit, die Jesus fordert, lebt von der Dynamik des ,Magis®, von
der Offenheit auf die je groRere Liebe hin. Sie kann nicht statisch in sich ruhen. Ein
Stehenbleiben oder gar ein Eingraben der lebendigen Gabe Gottes (Mt 25,14-30)
ware ein Schrumpfen und Verwesen. Die Gerechten sind beim Gericht jene, die den
Hungernden zu essen geben, den Durstenden zu trinken, die Nackten bekleiden,
Kranke und Gefangene besuchen, Obdachlose aufnehmen (Mt 25,31-46). Die
,grolRere” Gerechtigkeit Jesu gibt sich auch nicht mit dem Schuldspruch der anderen,

der Sunder zufrieden. In der am Kreuz zugespitzten Feindesliebe zeigt er die

* Gustavo Gutierrez, Bartolomé de las Casas und die Evangelisierung Lateinamerikas, in: Thomas
Eggensberger/Ulrich Engel, Bartolomé de las Casas 134.

15



Bereitschaft zur Versohnung, sagt er Vergebung zu. Er leidet gewaltfrei die
Verleiblichung von Bosheit aus, worin sich der Bund Gottes mit dem Menschen
unwiderruflich verwirklicht.

Was gehort zur Barmherzigkeit? Zunachst ist es eine liebende, offene,
wahrnehmende und horende Aufmerksamkeit, welche das Leiden anderer sehen und
es sich zu Herzen gehen Ilasst. Eine solche Aufmerksamkeit setzt ein
leidenschaftliches Interesse fur den Menschen voraus. Erst durch diese Gesinnung
wird der Nachste zum Nachsten. Sonst bleibt der auflerlich Nahe fremd und auf
Distanz. Barmherzigkeit kann nicht erzwungen werden. Sie dul3ert sich spontan und
frei. Die Freiheit der Barmherzigkeit steht auch fur die Absichtslosigkeit der
Zuwendung. Sie wird pervertiert zu Lieblosigkeit und Kalte, wenn sie nicht um ihrer
selbst willen geschieht, sondern mit Verzweckung, mit Berechnung, mit
Gegenerwartungen und Geschaften (auch im religiosen Sinn) verbunden ist.
Barmherzigkeit bleibt in Gesinnung und Tat arm: Der Geber stellt sich selbst nicht in
den Mittelpunkt, er zieht nicht die Aufmerksamkeit auf sich, er will sogar zugunsten
der Tat Ubersehen werden und zieht sich zurtck. Es geht nicht um eine gonnerische
Groldzugigkeit, die an der Leine halt und Applaus bzw. Dankbarkeit erwartet. Echte
Barmherzigkeit kennt keine Gegenforderungen und schafft keine Abhangigkeiten. An
dieser Armut unterscheidet sich letztlich wahre Liebe von ,lebensweisem
Egoismus“* Alles andere wiére fiir den Empfangenden eine Demiitigung.

Werke der Barmherzigkeit

Im Anschluss an Mt 25,35-46, Jes 58 und Tob 1,17 haben sich in der christlichen
Tradition die leiblichen und geistlichen Werke der Barmherzigkeit entwickelt.*' Auch
wenn ihre Konkretion vom soziokulturellen Kontext her starken Variationen
unterworfen ist, buindelt sich in ihnen doch etwas von dem, was mit Barmherzigkeit

konkret gemeint ist.

0 Karl Rahner, Wer ist dein Bruder? Freiburg i. B. 1981, 40.

" Willibald Sandfuchs (Hg.) Die Werke der Barmherzigkeit, Freiburg i. B. 1962; Art. Barmherzigkeit, in
LThK 1,1251-1255.

16



Hungrige speisen (Mt 25,35): Es ist ein frommes Wunschdenken und eine bequeme
Luge, die meint, es gabe in unseren Breiten keinen Hunger mehr. Die Schattenseite
einer liberalisierten Wirtschaftspolitik ist eine ,neue Armut®, an die sich grol3e Teile
der Gesellschaft sehr schnell gewdhnt haben. Zudem hat dieses Werk der
Barmherzigkeit eine globale Dimension: Hungersnote, Unterernahrung, Mangel-
ernahrung, hohe Kindersterblichkeit in grolRen Teilen Afrikas oder Lateinamerikas
sind eine Schandung, ein Verrat der Menschen dort und in ihnen ein Verrat der Liebe
Gottes selbst. Es muss wohl um strukturelle Veranderungen der Weltwirtschafts-
ordnung und um eine gerechte Verteilung der Guter gehen, es ware aber zynisch,
mit dem Hinweis auf die anstehende Systemumkehr Millionen von Menschen die
konkrete Hilfe zu verweigern und sie krepieren zu lassen.

Durstige trédnken (Mt 25,35): Der Mangel an Wasser wird in europaischen Breiten nur
in extrem heil3en und niederschlagsarmen Sommern spurbar und auch da nicht so,
dass dieser Mangel existenzbedrohend ware. Wer einmal in der Wiste war, weil3 um
den Wert eines Glases frischen Wassers (vgl. Mt 10,42)*. In Lateinamerika geht es
um den Bau von Bewasserungsanlagen, damit die Campesinos nicht in die Slums
der Stadte abwandern oder Drogenbossen in die Hande laufen. Wasserleitungen mit
sauberem Wasser sind wichtig, weil verschmutzte Gewasser viele Magen-, Darm-
und Lungenerkrankungen bewirken.

Nackte bekleiden (Mt 25,36): Martin von Tours ist fast allen Kindern bekannt als der,
der dem frierenden Bettler die Halfte seines Mantels gegeben hat. In Katastrophen-
und Kriegsgebieten brauchen Vertriebene und Fluchtlinge warme Kleidung und
winterfeste Quartiere. Im Ubertragenen Sinn geht es bei diesem Werk auch um den
Schutz des menschlichen Lebens vor verwerflicher Entwurdigung, wenn es wehrlos
der Not ausgeliefert ist. Gegenuber evolutionaren, technologischen, funktionalen
oder burokratischen Kaltestromen kann ganz einfach herzliche Zuwendung gefragt
sein.

Fremde beherbergen (Mt 25,35): In Europa und nicht nur hier erleben wir
gegenwartig eine riesige Volkerwanderung. Die Menschen gehen nicht aus blof3er
Neugier, Abenteuerlust oder Eroberungssucht von zu Hause weg. Der Fremde, der
Asylant, der Fluchtling ist nicht selten der in seiner Heimatlosigkeit Entwurzelte, der

Rechtlose, der Ungeborene. Sein Gesicht tragt oft die Narben des Krieges. Gott ,liebt

32 Vgl. dazu z. B. A. de Saint Exupéry, Wind, Sand und Sterne, (Ges. Schriften Bd. 1) Dusseldorf
1959.

17



die Fremden und gibt ihnen Nahrung und Kleidung — auch ihr sollt die Fremden
lieben, denn ihr seid Fremde in Agypten gewesen.“ (Dtn 10,18f). ,Einen Fremden
sollst du nicht ausbeuten. |hr wisst doch, wie es einem Fremden zumute ist, denn ihr
selbst seid in Agypten Fremde gewesen (Ex 23,9). Gastrecht, Asylrecht und
Gastfreundschaft sind fur die biblische Tradition insgesamt von entscheidender
Bedeutung.®® Weil der Mensch nur Gast auf Erden ist (Ps 119,19; Phil 3,20; Hebr
13,14), soll er andere, die als Fremde zu ihm kommen, gastfreundlich aufnehmen. Im
biblischen Verstandnis ist es Gott selbst, der an die Tir klopft (Offb 3,20).3
Gefangene erlésen (Mt 25,36): Gefangenschaft schneidet von Beziehungen ab, sie
amputiert den Menschen, er verliert seine Welt, er wird auf die Dauer nicht mehr
gekannt, nicht mehr verstanden, nicht mehr geleibt, er b3t seinen Namen und seine
Personhaftigkeit ein. So verliert sich sein verstimmeltes Leben nicht selten in volliger
Gleichgultigkeit. Fur die Gefangenen eintreten kann heil3en: ihre Menschenrechte
einklagen, ihr Schicksal offentlich bekannt machen, Druck auf totalitare Regime
ausuben, personlichen Kontakt halten (Besuch, Briefe, Gebet), die Angehorigen
begleiten (vgl. Amnesty International, CSI). Auch wer als Verbrecher rechtmallig
verurteilt wurde, braucht das Wissen, dass er nicht abgeschrieben wird, er braucht
Vergebung, Zuwendung, er braucht die Eroffnung neuer Moglichkeiten und Chancen
und schlie3lich Stutzen in der Zeit nach der Haft.

Kranke besuchen (Mt 25,36): Notwendig ist eine innere Beziehung zur Krankheit.
Dazu gehort die Abkehr vom Ideal des gesunden und starken Lebens, die
Aufmerksamkeit fur verwundete, gekrankte und schwache Menschen und auch das
Wissen um die eigene Bedurftigkeit. Im Mitsein mit den Kranken geht es um das
Zeugnis des Lebens und der Hoffnung angesichts der Bedrohung durch Krankheit
und Tod.

Tote begraben (Tob 1,17): Gegenuber einem Zynismus des Todes und einem
Totenkult wird die Solidaritat mit den Toten durch die Bezeugung ihrer Wirde und
der Hoffnung fur sie gelebt. Solidaritat und Hoffnung dricken sich auch in Zeichen,
Riten und Symbolen (Kerzen, Blumen, Totenwache, Glocken, Lieder, Gebete, Geleit

¥ Gen 18,1-8; 19,1-3; Le 19,33f.; Ri 19,15-21; Mt 10,11-15; Lk 9,48; 10,38—42; 14,12—24; Joh 1,
38-39; 13,20; Rém 12,2,9—16;Hebr 13,2.

3 Vgl. auch: ,Alle Gaste, die zum Kloster kommen, werden wie Christus aufgenommen ... Ganz
besondere Aufmerksamkeit zeige man bei der Aufnahme von Armen und Pilgern® (Aus der
Klosterregel des heiligen Benedikt, 53. Kap., in: Die groRen Ordensregeln, hg. Von H. U. von
Balthasar, Einsiedeln 1961, 238f).

18



..) aus. Zudem brauchen die Angehorigen die Anteilnahme an ihrem Schmerz, die
Bezeugung der Freundschaft, der Treue und die Aufmerksamkeit des Herzens.

Zu den geistlichen Werken der Barmherzigkeit zahlt die Tradition:

Stinder zurechtweisen (Jak 5,20; Mt 18,15)*: Wer das tut, muss um die Gefahr der
Selbstgerechtigkeit, des hochmutigen Richtens und der Verachtung wissen. Zudem
setzt die Zurechtweisung die Bereitschaft zur eigenen Umkehr und zur Annahme von
Kritik voraus. Die Gemeinderegel (Mt 18,15-20) gibt die Reihenfolge der
Zurechtweisung an: zuerst unter vier Augen, dann mit Zeugen, schlieBlich vor der
Gemeinde, Bruderliche Zurechtweisung vertragt sich nicht mit Querulantentum, mit
Besserwisserei, mit Kritiksucht, Profilierungsdrang, Norgelei oder Miesmacherei, aber
auch nicht mit falschem Mitleid und gleichgultiger, weil resignativer Toleranz. Die
,correctio fraterna“ ist ein Freundschaftsdienst und eine Bruderpflicht.

L~Unwissende lehren” verbietet die Flucht in eine esoterische Geheimlehre oder auch
das Abheben in eine wissenschaftliche Fachsprache. Zudem ist es eine Absage an
die Formel: Wissen ist Macht. Wer andere in das Geheimnis Gottes in Jesus Christus
einfuhrt, muss selbst von diesem Geheimnis der armen Liebe gepackt und ergriffen
sein. Theologie, Wissenschaft, Predigt, Unterricht haben so nicht Selbstzweck. Sie
sollen aus dem Horen auf das Volk, auf die Kleinen wie aus dem Horen auf das
Evangelium kommen und so dem Leben gerade der Armen und Schwachen dienen.
Zweifelnden recht raten: Es gibt einen guten Zweifel, eine gesunde Skepsis, die
falschen und bequemen Sicherheiten wehren und vor ideologischen Ansprichen
schutzen. Es gibt aber auch den Zweifel und die Verzweiflung, die Identitat und Sinn
zersetzen, Talente zerstoren oder nicht aufleben lassen, Beziehung zugrunde richten
und jedes Vertrauen in sich, in andere, in Gott verlieren lassen. Guter Rat ist dann
teuer. Jede lllustrierte hat ihre Lebensberater oder ihr Horoskop. Hie und da gibt es
auch Menschen mit Lebenserfahrung und Lebensweisheit, die aus dieser Erfahrung
heraus, aus der liebenden Aufmerksamkeit fur die Menschen, aus dem Horen auf
den Willen Gottes stellvertretend hoffen und so neu zur Hoffnung anstiften und
Freiheit ermoglichen.

Betriibte trésten: d. h. in den Schattenseiten des Lebens, in Angst, Sorge, Krankheit,
Verzweiflung, Grausamkeit, Scheitern, in Leid und Unglick neu der Kraft der

Hoffnung zur Geburt verhelfen. Das echte, nicht das billige Trostwort hat

% Vgl. Joseph Stohr, Briderliche Zurechtweisung, St. Ottilien 1989.

19



schopferische Kraft. Es schafft und erneuert Leben, es wandelt um und lasst Gottes
Nahe verspuren.

Unrecht geduldig erleiden: d. h. nicht zu allem Ja und Amen sagen und die Suche
nach Gerechtigkeit resignativ aufgeben. Es heil3t positiv, Verhaltnisse der
Feindschaft zu entgiften und Verleiblichungen von vergangenem Unrecht
versohnend aufzuarbeiten. Geduld kann davor bewahren, dass der Zorn neues
Unrecht zeugt.

Beleidigern gern verzeihen: Jesus war der Meister des Verzeihens (Ehebrecherin,
Hure, Soldaten, Gelahmter, Apostel, Schacher). Verzeihen ist kein zudeckendes,
harmonisierendes Vergessen. Die Schuld wird gesehen, der Schmerz wird
wahrgenommen. Verzeihen kommt nicht aus einer Schwache, sondern aus dem
Selbstbewusstsein Jesu heraus. Wer auf (geheime) Rache verzichtet und verzeiht,
bezeugt die selbst erfahrene Barmherzigkeit Gottes, lebt aus der Freude am Leben
und an Gott heraus. Nur der Entwurzelte und Gekrankte muss andere kranken.
Verzeihen ist ein Akt von Feindesliebe, um den Feind zu ,entfeinden®.

Fiir die Lebenden und Toten Gott bitten: Das Furbittgebet ist Ausdruck der
Solidaritat, der Hoffnung, der Verbundenheit der Menschen in Heil und Unheil. Der
Betende kann Gott fur sich und fur andere um Gewahrung von lebensnotwendigen
und lebenswerten Gutern bitten, z. B. um das tagliche Brot, um Genesung in
Krankheit, um das Lebensglick des anderen, um das Gelingen einer Berufs- oder
Lebenswahl. Inhalt des christlichen Flrbittgebetes sind auch die neutestamentlichen
Charismen (Rém 12; 1 Kor 13) und die Erkenntnis des Willens Gottes. Der christliche
Beter in der kirchlichen Communio bittet auch um die Auferstehung von den Toten
und um das ewige Heil fir Lebende und fur Verstorbene. Das Bittgebet reicht so weit
wie die christliche Hoffnung,. Letztlich betet der Christ um Gott selbst, der die
Lebenden und Toten zur Lebensgemeinschaft des Miteinader und Fureinander ruft.
Das Furbittgebet reicht so weit wie das neutestamentliche Liebesgebot, das auch vor

dem Feind nicht haltmacht®

. Das Gebet fur die Feinde und fur die Toten ist geradezu
der Ernstfall des Glaubens und der Hoffnung.

Bischof Joachim Wanke hat beim Kongress fur die Pfarrgemeinde- und
Pfarrkirchenrate in Innsbruck (Marz 2008) die Werke der Barmherzigkeit auf die

Gegenwart Ubersetzt. Es sind Worte und Haltungen, die Brucken bauen, Freiraume

% Vgl. dazu Klaus Demmer, Gebet, das zur Tat wird, Freiburg i. B. 1989.

20



eroffnen, aufatmen lassen, Menschen zueinander fuhren, Abgrinde der Angst uns

der Fremdheit Uberwinden.

Einander sagen: Du gehérst dazu

Was unsere Gesellschaft oft kalt und unbarmherzig macht, ist die Tatsache, dass in
ihr Menschen an den Rand gedruckt werden: die Arbeitslosen (Arbeitslosigkeit fuhrt
nicht selten zu Beziehungskrisen), die Ungeborenen, die psychisch Kranken, die
Auslander usw. Positiv ist dem gegenuber das Signal: ,Du bist kein AulRenseiter!”
,Du gehorst zu uns!“ Du gehorst dazu, ihr gehort dazu! Kinder und Jugendliche sind
im Gottesdienst willkommen ohne sich in allem anpassen zu mussen. |hr gehort zu
uns, das kann heil3en, dass die Familien die gro3te Pflegeeinrichtung im Land sind.
Ihr gehort dazu, dass sollen in den Pfarren und in der Kirche auch jene horen, deren
Beziehung gescheitert und deren Ehen zerbrochen sind. Du gehérst dazu, das gilt

vor allem auch fur Frauen, die ihre Kinder alleine grof3 ziehen.

Ich hére dir zu

Eine oft gehorte und geaulerte Bitte lautet: ,Hab doch einmal etwas Zeit fur mich!®;
.lch bin so allein!; ,Niemand hort mir zu!® Zeit haben, zuhdren kdonnen
paradoxerweise gerade im Zeitalter technisch perfekter, hochmoderner
Kommunikation so dringlich wie nie zuvor! Vielleicht ist es gut, an das wichtigste
Mobelstick zu erinnern: an den gemeinsamen Tisch, an dem gegessen, gestritten,

gespielt, miteinander gesprochen wird.

Ich rede gut lber dich

Friede erwachst aus einem Klima des guten Umgangs miteinander. Die moralische
Wertigkeit, wie man mit anderen Menschen umgeht, ist in unserer Gesellschaft uber
mehrere Generationen immer mehr verwassert worden. Vielleicht auch deshalb, weil
wir immer weniger Zeit mit unseren Kindern verbringen. Wer spricht zu Hause das
Abendgebet mit den Kindern? Wer zieht das Resimee Uber die Geschehnisse des
Tages? Wer dankt mit ihnen fur die guten Stunden, und wer arbeitet mit ihnen die
schlechten auf. Wo sonst soll ich all das als in der Familie?

Dankbarkeit und Lob sind horbare innere Gesundheit. Jeder hat das schon selbst
erfahren: In einem Gesprach, einer Sitzung, einer Besprechung — da gibt es Leute,

die zunachst einmal das Gute und Positive am anderen, an einem Sachverhalt, an

21



einer Herausforderung sehen. Naturlich: Man muss auch manchmal den Finger auf
Wunden legen, Kritik tUben und Widerstand anmelden. Was heute freilich oft fehlt, ist
die Hochschatzung des anderen, ein grundsatzliches Wohlwollen fur ihn und seine
Anliegen und die Achtung seiner Person. Dankbarkeit und Lob wirken Wunder. Das
gilt fur Kinder, die sonst nicht wachsen, das gilt fur eine gelungene Arbeit, auch fur
ein gutes Essen, das horen auch Manner gern. Gerade Jugendliche wachsen, wenn

positiv Uber sie gedacht wird.

Ich brauche dich

Jesus braucht die Junger: Jesus traut den Jungern viel zu. Er lasst sie grof® werden.
Das kann Vorbild sein im Umgang mit Partnern und mit Kindern.

Kinder wollen gebraucht sein, wollen wichtig und nutzlich sein. Das zeigt sich bei
kleinen Kindern etwa darin, dass sie mit ungeheurem Geschick z.B. Den
Geschirrspuler ausraumen wollen. Und Kinder brauchen Raume, in denen sie

erleben: mir wird etwas zugetraut.

Ich gehe mir dir

Wir sind heute miteinander auf dem Weg. Manner und Frauen, Eltern und Kinder,
GroReltern und ihre Enkel. Es ist ganz wichtig, dass nicht jeder allein unterwegs ist
und nicht jeder fur sich allein geht. Zu viele ziehen sich auf sich selbst zuruck, zu
viele sind auf sich selbst gestellt. Und es wird gar nicht so wenig Konkurrenz
aufgebaut und gelebt. Manche sprechen in Anlehnung an den ,Clash of civilisation®
bzw. vom ,Crash der Kulturen® von einem ,Crash of generations” oder sogar von
einem ,Krieg der Generationen®. Sind Generationen heute allein unterwegs?
Miteinander auf dem Weg sein: Was heil3t das fur die Pflege, fur die Chancen in der
Bildung, fur die Aufteilung von Erwerbsarbeit und Erziehung, oder auch fur den
Wohnraum?

Das Signal lautet: ,Du schaffst das! Komm, ich helfe dir beim Anfangen!” Aber es
geht hier nicht nur um soziale Hilfestellung. Es geht um Menschen, bei denen
vielleicht der Wunsch da ist, Gott zu suchen. Sie brauchen Menschen, die ihnen
Rede und Antwort stehen und die ein Stuck des moglichen Glaubensweges mit ihnen

mitgehen.

Ich teile mit dir

22



Manche haben Angst, dass ihr Leben armer wird, wenn sie es mit anderen teilen, mit
einem Ehepartner und mit Kindern. Aber Teilen ist nicht Ausdruck eines Defizits oder
eines Mangels, sondern von Starke. Das Teilen von Geld und Gaben, von
Moglichkeiten und Chancen wird in einer Welt noch so perfekter Flrsorge notwendig
bleiben. Ebenso gewinnt die alte Spruchweisheit gerade angesichts wachsender
gesellschaftlicher Anonymitat neues Gewicht: ,Geteiltes Leid ist halbes Leid, geteilte

Freude ist doppelte Freude!”

Ich besuche dich

Die aufleren Wege sind oft nicht so weit. Aber die Wege zu uns selbst, die Wege
zueinander nach einem Streit, die Entscheidung fureinander, wenn viele andere
Wertigkeiten die Beziehung uUberlagern. Besuch und Gastfreundschaft sind mehr
gefragt denn je. Den ersten Schritt tun. Den anderen in seinem Zuhause aufsuchen
ist besser, als darauf warten, dass er zu mir kommt. Besuch schafft Gemeinschaft. Er
holt den anderen dort ab, wo er sich sicher und stark fuhlt. Die Besuchskultur ist sehr
kostbar. Lassen wir sie nicht abreil’en! Gehen wir auch auf jene zu, die nicht zu uns

gehoren. Sie gehoren Gott, das sollte uns genugen.

Ich bete fiir dich

Wer fur andere betet, schaut auf sie mit anderen Augen. Er begegnet ihnen anders.
Auch Nichtchristen sind dankbar, wenn fur sie gebetet wird. Ein Ort in der Stadt, im
Dorf, wo regelmallig und stellvertretend alle Bewohner in das furbittende Gebet
eingeschlossen werden, die Lebenden und die Toten — das ist ein Segen. Sag es als
Mutter, als Vater deinem Kind: Ich bete fur dich! Tun wir es fUreinander, gerade dort,
wo es Spannungen gibt, wo Beziehungen brichig werden, wo Worte nichts mehr
ausrichten. Gottes Barmherzigkeit ist grof3er als unsere Ratlosigkeit und Trauer.

23



