
 

Mt 25,14–30 Das Gleichnis von den Talenten  

33. Sonntag im Jahreskreis Lesejahr A 

Bibeltexte kommen aus einer fernen Zeit und wollen nicht selten auf ganz bestimmte 

Fragestellungen von damals eine Antwort geben. Dies macht es uns einerseits schwer, wenn 

wir auf konkrete Fragen des 21. Jahrhunderts Antworten in der Bibel suchen. Zugleich ist es 

eine spannende Herausforderung zu schauen, ob nicht doch die Texte von „damals“ 

Antworten und Hilfestellungen auch auf Fragen von heute bieten. Wenn in diesem Beitrag 

eines der „Gleichnisse“ Jesu näher beleuchtet wird, so verschärft sich dabei nochmals die 

Situation, weil wir es hier ja mit einer „Parabel“, also einer damals völlig frei erfundenen 

Geschichte zu tun haben, die vom Erzähler (also von Jesus) so formuliert wurde (und der die 

Überlieferer nochmals aus ihrer Position einen je eigenen Stempel aufgedrückt haben), um 

etwas ganz Bestimmtes damit auszusagen – ohne darauf zu achten, ob die erzählten Details 

mit der Alltagserfahrung in Einklang stehen. Obwohl sich daher zumindest vordergründig 

keine Beschreibung oder gar ein Abbild der damaligen Verhältnisse im Text widerspiegelt, so 

lohnt sich dennoch ein Blick „hinter“ den Text. Oft werden darin konkrete Verhaltensmuster 

der damaligen Zeit deutlich, die auch für uns heute hilfreich sein könn(t)en. 

Verallgemeinerungen im Sinne von „so handeln eben Männer“ oder „geh hin und handle 

genauso“ nehmen auf den Charakter des Textes wohl kaum oder gar nicht Rücksicht. Auch 

als Beispiel für ein unbefangenes Verhältnis Jesu zum Geldhandel dürfte die Parabel vom 

anvertrauten Geld bzw. von den Talenten ungeeignet sein. Zuletzt zeigt z.B. die Auslegung 

dieser Parabel im Kontext der Befreiungstheologie, dass „man“ die Aussagen des Textes 

auch so ziemlich ins Gegenteil verrücken kann, damit das herauskommt, wo man sich selbst 

wieder findet: Der dritte Knecht wird in dieser Lesart zum Helden, dessen Widerstand und 

Schicksal im Lichte des Leidensweges Jesu gesehen wird. 

Kein Wunder, dass im Laufe der Auslegungsgeschichte diese Parabel immer wieder große 

Probleme bereitet (hat). Vor allem das überaus harte Agieren des Herrn will so gar nicht zu 

Gott passen: „Wenn Du selbst schon nichts zu Stande gebracht hast, warum hast du nicht 

wenigstens andere für dich arbeiten lassen?“ Das klingt eher nach Börsenspekulantentum. 

Viele Absurditäten tun sich auf, wenn hier fundamentalistisch an den Bibeltext 

herangegangen wird: Bei der Parabel von den beiden Söhnen (bzw. vom barmherzigen 

Vater) kommt wohl auch niemand auf die Idee, das Verhalten des ersten (jüngeren) Sohnes 

als besonders nachahmenswert einzustufen; oder: Aus der Parabel von den Arbeitern im 

Weinberg ist wohl auch nicht herauszulesen, möglichst spät auf den Marktplatz zu gehen … 

Viele Bibeltexte sind eben nicht einfach 1:1 in allen Zügen als Handlungsanweisungen zu 

verstehen. Vielmehr gilt es zu schauen, was eine Erzählung oder eine Geschichte insgesamt 

beabsichtigt und wozu damit die Hörenden damals (und auch heute) motiviert werden 

sollen. Blicken wir unter dieser Voraussetzung auf den Bibeltext in Mt 25,14–30: 

Ein wohlhabender Mann gibt sein ganzes Vermögen in gestuften Beträgen an seine Knechte 

je nach deren Fähigkeit und beauftragt sie, während seiner Abwesenheit damit zu arbeiten. 

Drei Knechte werden eigens genannt. Zwei davon gelingt es, das Kapital zu verdoppeln. Der  



 

 

dritte hat es vergraben – aus Angst das Kapital zu verlieren – und gibt den ursprünglichen 

Betrag ohne Zugewinn zurück. Dafür wird den ersten beiden eine große Aufgabe übertragen 

und dem dritten wird das Talent weggenommen. 

All das steht in Zusammenhang mit dem vorhergehenden „Gleichnis“ (auch das ist eine frei 

erfundene Parabel, die sich so in der Wirklichkeit nicht ereignet [hat]), wo in 25,1 

ausdrücklich betont wird, es handelt sich um einen Vergleich mit dem Himmelreich (= der 

Herrschaft Gottes). Daher ist auch in unserer Parabel darauf zu achten, was damit über das 

Handeln und Wirken Gottes ausgesagt werden möchte (Bekanntlich wurde zur Zeit Jesu das 

Wort JHWH kaum mehr in den Mund genommen, sondern umschrieben mit „der im Himmel 

wohnt/regiert“; somit wird mit Himmelreich weniger ein Ort, als vielmehr ein dynamisches 

Handeln Gottes zum Ausdruck gebracht. Himmelreich steht somit für Gottes Handeln, für 

seine Wirkkraft.) 

Er vertraute ihnen sein Vermögen an 

Jesus will das Verhalten Gottes in einer von ihm frei erfundenen Geschichte vor Augen 

führen. Allein schon die genannten Summen machen deutlich, dass wir hier keine alltägliche 

Situation vor uns haben: Ein Mann vertraut (sein!) Vermögen seinen Dienern an. Diese 

Formulierung erinnert an andere Gleichnisse, in denen es z.B. um einen besonderen Schatz 

bzw. eine besonders wertvolle Perle geht (Mt 13,44–46). Ein Talent war damals die höchste 

Münzeinheit und mindestens 60 Minen oder 6000 Drachmen wert; eine Drachme (= 1 

Denar) entsprach dem Tageslohn eines Arbeiters (vgl. Mt 20,2), der davon eine mehrköpfige 

Familie einen oder mehrere Tage ernähren konnte. Wenn wir das in etwa in heutige 

Verhältnisse mit einem Tageslohn von 100 Euro umsetzen, so geht es hier schon bei einem 

Talent um gigantische Summen in der Größenordnung von 20 Jahreslöhnen bzw. 600.000 

Euro. Das alles zeigt, dass Jesus nicht unbedingt etwas über das (moralisch) richtige 

Verhalten eines Reichen oder die angemessenen Verhaltensweisen von Dienern mitteilen 

will, sondern es ihm um ein Werben für das Verhalten Gottes geht. Uns fällt so eine 

Sichtweise heute oft insofern schwer, weil wir bei „Talenten“ sofort an unsere Fähigkeiten 

denken, die es zielorientiert einzusetzen gilt. Doch Jesu Blickwinkel dürfte ein anderer sein. 

Komm nimm teil an der Freude deines Herrn 

Die ersten beiden Diener präsentieren ihren Erfolg; sie haben mit dem anvertrauten 

Vermögen jeweils einen 100-prozentigen Gewinn erwirtschaftet. Beide erhalten dafür eine 

große Aufgabe (ein unvorstellbares Geschenk): „Komm nimm teil an der Freude deines 

Herrn“. Die Belohnung besteht somit nicht in irgendwelchen Geldbeträgen (das lesen wir 

vermutlich aufgrund von Vers 29 in die Geschichte hinein), sondern in der Gemeinschaft mit 

dem Herrn. Beide haben den „Kairos“ der Nähe der Wirkkraft Gottes erkannt und genutzt – 

und ernten jetzt die Früchte dafür – sie gehören zur Gemeinschaft der Eingeladenen. 

Du bist ein böser und zögerlicher (ängstlicher) Knecht 

Das Verhalten jenes Dieners, der „nur“ ein Talent erhalten hat, ist auf den ersten Blick über 

jeden Zweifel erhaben, da er das Geld sicher verwahrt hat und unangetastet zurückgibt.  



 

 

Bevor er in irgendeiner Form Rechenschaft ablegt, lenkt er den Blick auf den Herrn und will 

entschuldigend auf seine Strenge hinweisen. Diese vom Diener (!) formulierte Strenge und 

Härte (skleros = knochenhart) hat ihn vor jeder (kreativen) Handlungsfähigkeit gelähmt und 

zum damals üblichen Verhalten veranlasst. Er handelt korrekt nach Vorschrift: Das Geld in 

der Erde zu verstecken (vergraben) galt in der Antike als die sicherste Art der Aufbewahrung 

von anvertrautem Gut. Er ist damit nach rabbinischem Recht nicht mehr strafbar, da er das 

Bestmögliche getan hat. 

Der Herr vergilt dem Diener auf seine vorwurfsvolle Anschuldigung mit gleicher Münze und 

belegt den Knecht mit einem Gegenvorwurf. Er wiederholt dessen verbale Beschreibung und 

will ihm damit klar machen: „Wer A sagt, muss (müsste) doch auch B sagen“. Sein Herr wirft 

ihm vor, er hätte versäumt, verhältnismäßig risikolos das Geld bei einer Bank anzulegen. Die 

zögerliche Haltung und der darin sich zeigende Vorbehalt gegen seinen Herrn erweist sein 

Verhalten als Schuld. Die Entschuldigung des Dieners mündet in den Vorwurf: „Ich hatte 

Angst …, denn ich wusste, dass du ein strenger Mann bist; (aber) du erntest (auch), wo du 

nicht gesät hast, und sammelst, wo du nicht ausgestreut hast!“ (Mt 25,24). Und das wollte er 

offensichtlich nicht unterstützen.  

Der eigentliche Fehler des dritten Dieners ist nicht, dass er kein Großkapitalist wurde wie die 

anderen, sondern: Aus Angst vor seinem Herrn hat er seine Verantwortung nicht 

wahrgenommen und stattdessen das Vermögen (immerhin 20 Jahreslöhne) vergraben. Aus 

lauter Angst … 

Die verbreitete Charakterisierung des Knechtes als „faul“ orientiert sich an der lateinischen 

Übersetzung und nicht am griechischen Text. Zudem wird „faul“ dem Duktus der Parabel 

nicht gerecht, weil „faul zu sein“ bei einem harten Herrn lebensgefährlich gewesen wäre; 

besser wäre da die Übersetzung mit „zögerlich“ (im Sinn von risikoscheu, ängstlich). 

Hättest du mein Geld wenigstens auf die Bank gebracht … 

Spätestens hier beginnt die Parabel (zumindest) für damalige Ohren besonders 

anspruchsvoll zu werden. Der Herr verlangt über die vollständige Rückgabe seines Besitzes 

hinaus ein Mehr: Zinsen. Offensichtlich hätte das Geld auf der Bank Zinsen gebracht – ohne 

dafür dann noch irgendetwas tun zu müssen. Doch in der alttestamentlich-jüdischen 

Tradition ist Zins in allen seinen Formen (sei es Naturalzins, sei es Geldzins) genauso wie 

Wucher verboten („Du darfst von deinem Bruder keine Zinsen nehmen … Von einem 

Ausländer darfst du Zinsen nehmen, von deinem Bruder darfst du keine Zinsen nehmen …“ 

[Dtn 23,20f; vgl. Ex 22,24; Lev 25,36f]; in Ez 18,8.13.17 gilt Zinsnahme als – vor Gott – 

todeswürdiges Verbrechen). Von diesen Verboten her gesehen mussten sich die 

erfolgreichen zwei anderen Diener also notgedrungen über torawidrige Formen der 

verdeckten Zinsnahme (vgl. Lk 16,5–7) oder durch Preisspekulation mit Nahrungsmitteln 

(vgl. Lk 12,16–21) oder durch rigorose Durchsetzung der Schuldknechtschaft (vgl. Mt 18,30) 

oder durch andere Unternehmungen wie Geldwechseln, Zollpachten usw. bereichert haben. 



 

 

Offensichtlich ist mit dem Hinweis auf die Zinsen angedeutet, dass sich der dritte Diener zu 

sehr von den vorhandenen Vorgaben (auch der Tora) ängstigen, einengen und lähmend 

blockieren lassen hat. So unglaublich es klingt: Es wäre von ihm ein Verhalten erwartet 

worden, das über diese (engen) Grenzen hinaus gegangen wäre. Und dieses Thema 

begegnet uns bei Jesus ja nicht nur hier: z.B. Ährenraufen oder Heilen am Sabbat, … Auch 

der Dritte hat das Vermögen (des Glaubensschatzes) anvertraut bekommen. Und wer den 

Wert dieses Vermögens erkennt, wird es nicht ängstlich „bewahren“, sondern kreativ 

einsetzen; modern formuliert: „entwickeln“. 

Der sprichwörtlich formulierte Nachsatz: „Wer hat, dem wird gegeben, … wer aber nichts 

hat, dem wird auch noch weggenommen, was er hat“ (V. 29) spricht eine bittere Erfahrung 

der kleinen Leute (nicht nur) damals aus. Wer ohnehin schon (viel) hat, der tut sich leicht, 

noch etwas hinzuzufügen. Dieser Nachsatz liest sich wie eine frühe Deutung der 

offensichtlich schon zur Zeit des Matthäus nicht mehr ohne Deutung verständlichen Parabel. 

Der abschließende Vers 30 ist erneut eine sekundäre Deutung, die wir wiederholt im 

Matthäusevangelium finden. 

Die einladende Aufforderung Jesu 

Was will also Jesus mit dem Erzählen der Parabel erreichen? Zunächst einmal stellt er Gott 

als einen hin, der „sein Vermögen“ nicht bei sich behält, sondern zur Verwaltung übergibt. 

Vor jeder Aufforderung steht diese Gabe. (Wer diesen Zug der Parabel nicht beachtet, wird 

zu schnell auf den „Herrn“, und zwar auf den „harten Herrn“ [im Lichte von Vers 30] 

schauen.) 

Jesus lädt ein und fordert zugleich seine Hörerinnen und Hörer auf, das überlassene 

Vermögen nicht brach liegen zu lassen. Es gilt, alles auf eine Karte zu setzen und mit dem 

Vermögen des Anbruchs der Wirkkraft (= des Reiches) Gottes kreativ umzugehen. Die 

Parabel richtet sich zunächst an alle jüdischen Hörerinnen und Hörer, vor allem an seine 

Anhängerinnen und Anhänger. Dabei ist besonders auch an jene zu denken, die noch nicht 

auf das Vermögen vertrauen konnten/wollten, dass Gott schon alles in der Hand hat, und 

(aus Angst) sich noch nicht entschließen konnten ihm nachzufolgen, um ein Zeichen für die 

unmittelbare Nähe der Wirkkraft Gottes zu setzen. 

Wer überängstlich ist, wird letztlich das Vermögen des Herrn (= des Kyrios!) nicht 

entsprechend einsetzen. Wer auf die Herrschaft Gottes hin nicht alles einsetzt, wird von 

dieser Herrschaft nichts haben – auch wenn sie schon angebrochen ist. Er/sie lebt so weiter 

wie bisher. Es gilt aber nicht ängstlich zu verwalten, sondern kreativ zu gestalten! 

Männlich – fraulich ??? 

Kann es sein, dass es bei dieser Parabel so gar nicht um verschiedene Geschlechterrollen 

geht? Vielmehr kann mir bewusst werden, wie überreich beschenkt ich bin. Meine (egal ob 

Frau oder Mann) Bereitschaft zur Nachfolge (damals wie heute) ist gefragt. Wenn ich davon 

profitieren will, dann ist es keine Einladung zu einer halben Sache, sondern zu einer ganzen: 

Ich kann/darf dabei sein und Gottes Wirken für mein Leben in Anspruch nehmen. 



 

 

Mag sein, dass darin manche aus heutiger Sicht eher einen fraulichen Aspekt ausgedrückt 

finden – andere werden das aber als „typisch männlich“ einstufen. In Bibelarbeiten zeigt 

sich, dass vor allem das Verhalten der ersten beiden Diener mehrheitlich als „männlich“ 

betrachtet wird; das Verhalten des Dritten eher als „fraulich“ angesehen wird. Nach dieser 

„Einstufung“ kommen dann aber vor allem aus Sicht der Frauen eine Reihe von 

„Entschuldigungen“, dass Frauen ja kaum die Möglichkeit hatten, Schätze zu verwalten … 

Das Verhalten des Mannes, der auf Reisen geht und sein Vermögen bedingungslos anderen 

anvertraut, wird immer wieder als „eher männlich“ eingestuft, weil so gar kein Nachschauen 

und Sorgen beschrieben ist. 

Über all das lässt sich (weiter) diskutieren und streiten. Jesus hatte mit dieser Parabel 

vermutlich eine andere Absicht. Er weist auf den überdimensionalen Schatz hin und 

motiviert zum Handeln – durchaus auch über vorgegebene Grenzen hinweg: Mutig nach 

vorne! 

FRANZ KOGLER 

leitet seit 30 Jahren das Bibelwerk der Diözese Linz, wo er mit seinem Team versucht, 

möglichst vielen Menschen einen lebendigen Zugang zur Bibel schmackhaft zu machen – 

www.bibelwerklinz.at. 


