Roswitha Unfried
Schicksalsschlige! — Und wo ist nun dein Gott?

Vor Schicksalsschldgen ist niemand gefeit — jeden kann Unheil, Ungliick treffen. Leid in
irgendeiner Form scheint zum Menschsein zu gehoren. Meine Frage ist: Wie spricht die Bibel,
niherhin das Erste (= Alte) Testament, von Leiderfahrungen? Gleich vorweg: Die Frage, wie Gott
Leid zulassen kann, stellt sich der Mensch im Alten Orient nicht in unserer Form. Leid ist da — es
kommt darauf an, wie das Leid gelindert werden kann und wie sich der Mensch verhalten soll.

Die Lebenswelt der Bibel

In der Bibel und in der Umwelt Israels wird nicht in erster Linie danach gefragt, woher das Leid
kommt oder warum es Leid gibt. Wichtiger ist die Bewiltigung des Leids, wie man mit dem Leid
fertig wird, wie man sich im Leid verhilt, wie man es trigt. Gott ist fiir den Menschen der Antike
und des Alten Orients noch nicht zur Frage geworden. Eine Gott-ist-tot-Theologie ist fiir das
Altertum undenkbar. Der ,,Gottlose* ist kein Atheist im modernen Sinn des Wortes, er leugnet Gott
nicht, sondern er lebt so, als gibe es keinen Gott. Die irdische Wirklichkeit ist fiir den alt-
orientalischen Menschen bestimmt von Michten, von Gottheiten. Alles, was den Menschen
ibersteigt, wird ihnen zugeschrieben.

Die Welt ist abhiingig von Gottheiten

Sie beeinflussen, ja beherrschen das Leben auf eine undurchschaubare Weise. Sie miissen giinstig
gestimmt werden durch Opfer, Gebete, Geliibde, Wallfahrten u. a. Nur so hat man einigermaf3en die
Chance, ohne grofere Schicksalsschlidge durchs Leben zu gehen. Im Glauben Israels gibt es keine
Gotter, sondern nur den einen Gott. Von ihm kommt alles. Es gibt kein zweites (boses) Prinzip, das
genauso wirksam wire wie der Gott Israels. Er hat keinen Gegengott.

Darum kann es fiir den unschuldig Leidenden zu einem echten Stolperstein werden, wenn
Katastrophen iiber den Menschen hereinbrechen. Das Buch Ijob behandelt diese Schwierigkeit.

Jede Tat hat ihre Folgen

Neben der Moglichkeit, die Gottheit giinstig zu stimmen, sucht der Mensch GesetzméBigkeiten im
Geschehensablauf zu entdecken und sich danach zu verhalten. Wenn ich z. B. eine bestimmte
Speise nicht vertrage, dann sollte ich diese auch nicht essen. Oder wenn mir Alkohol nicht gut tut,
sollte ich ihn nicht trinken. So entstehen aus Erfahrungen Lebensregeln. Auch wenn man weiterhin
viel Ritselhaftem und Unvorhergesehenem ausgeliefert ist, so gibt es doch eine sehr weitgefasste
Regel, ndamlich: Jede Tat hat ihre Folgen. Sehr oft wird dies in Sprichwortern ausgedriickt, z. B.:
., Wer seine Lippen hiitet, bewahrt sein Leben, wer seinen Mund aufreifst, den trifft Verderben“ (Spr
13,3) — oder: ,,Gesell dich nicht zu den Weinsdufern, zu solchen, die im Fleischgenuss schlemmen,
denn Sdufer und Schlemmer werden arm, Schlifrigkeit kleidet in Lumpen®. (Spr 23,20-21) Die
alttestamentliche Wissenschaft spricht von einem Tun-Ergehen-Zusammenhang oder von einer
»Schicksal wirkenden Tatsphire®. So kann der Mensch ein Stiick weit ,,seines Gliickes Schmied
werden®, denn: ,,Wer Gutes tut, wird Gutes ernten; handle ich aber bose, so wird es mir schlecht
ergehen®. Nach dieser Regel leben wir auch weithin heute noch ... und dennoch, dieser Grundsatz
geht nicht immer auf. Es bleibt die Frage: Was dann, wenn Menschen, die sich an die Lebensregeln
halten, Boses widerfahrt?

Im Gottesvolk wird dies besonders problematisch, denn in Israel garantiert Jahwe fiir eine gerechte
Weltordnung. Der einzelne ist nicht mehr einem blinden und launenhaften Schicksal ausgeliefert.
Vorausgesetzt wird jedoch, dass man sich an die Weisung hélt, wie sie in der Tora niedergelegt ist,
wie sie durch die Propheten aktualisiert wird und wie sie die Priester, Weisen (und spiter die
Schriftgelehrten) auslegen. Und wenn dann den Gerechten, der danach lebt, Unheil trifft, fragt er sich:
., Wo bist du, Gott?*“, bzw. er wird gefragt: ,, Wo ist nun dein Gott?*“ (Ps 42,4.11)



Antworten auf die Leidfrage

Das Judentum kennt aus der Bibel drei Antworten auf die Leidfrage:

e Leid ist Priifung, beispielhaft dargestellt in den Gestalten Abraham und Ijob (= Hiob)

e Leid ist Siihne; dies wird vor allem in der Gestalt des Gottesknechts (= EBED JHWH) im Buch
Jesaja thematisiert

e Leid ist Strafe vor allem fiir den Bundesbruch. Dies wird sichtbar in den sog. Fluchkatalogen
von Lev 26 und Dtn 28.

Auch das Christentum gibt den Leidenden diese drei Antworten, wenn auch mit einer christlichen

Deutung. In Jesus von Nazaret, dem menschgewordenen Gotteswort, hat sich Gott mit allem

menschlichen Leid solidarisiert. Das gilt fiir Leid als Priifung und Leid als Siihne. Jesus ist in

Versuchung gefiihrt worden; er hat am Olberg darum gebetet, dass der Leidenskelch an ihm

voriibergehen moge, er hat sich am Kreuz von seinem Gott verlassen gefiihlt und sich dennoch in

die Hénde seines Vaters fallen lassen. Beim Mahl vor seinem Tod hat er darauf hingewiesen, dass

er sein Blut gibt zur Sithne und zur Vergebung der Siinden der vielen. Schmerzlich hort er den Spott

der Umstehenden: ,, Anderen hat er geholfen, sich selbst kann er nicht helfen. ... Er soll vom Kreuz

herabsteigen, dann werden wir an ihn glauben. Er hat auf Gott vertraut: der soll ihn jetzt retten,

wenn er an ihm Gefallen hat! “ (Mt 27,42-43). Leid als Priifung und Siihne wird auch all jene

treffen, die versuchen, nach dem Vorbild Jesu zu leben.

In meinem Erfahrungsbereich hat jedoch die dritte Antwort ,Jleiden ist Strafe* den stirksten

Nachdruck bekommen. Ich mache immer wieder die Erfahrung, dass Leid vor allem als

Erziehungsmittel zur Abschreckung und zur Androhung von Sanktionen interpretiert wird.

,Leid als Strafe Gottes* ist aber die schlechteste Antwort, die man leidenden Menschen geben kann.

Sie ist nicht durch die Bibel gedeckt, denn die Tat hat Folgen, straft sich also selbst. Dann ergibt

sich aber einmal mehr die Schwierigkeit, die wir mit dem unverschuldeten Leid haben. Im Ersten

Testament spricht vor allem das Buch Ijob vom Leiden des Gerechten. Die meisten Christen kennen

[job als den groflen Dulder. Als solcher hat er viele Kiinstler inspiriert.

Das Leiden des Gerechten

[job hat seinen Besitz und alle Kinder verloren. Auf die Hiobsbotschaften antwortet er mit
Trauergesten und mit der Aussage ,,Der Herr hat gegeben, der Herr hat genommen; gelobt sei der
Name des Herrn“ (1,21). Dieser ersten Priifung folgt eine zweite: Ijob erkrankt an einer
entstellenden Hautkrankheit, sodass er aus der Gemeinschaft ausgeschlossen und fiir seine
Mitmenschen gleichsam schon ,,gestorben® ist. Seine Frau rédt ihm, aufzugeben und den Tod zu
suchen. [job hilt ihr entgegen ,, Wie eine Torin redet, so redest du. Nehmen wir das Gute an von
Gott, sollen wir dann nicht auch das Bose annehmen?“ (2,10) Von diesem Ijob, der nicht siindigt
und sich auch im tiefsten Leid nicht von Gott lossagt, wird gesagt, dass er richtig handelt und recht
redet (vgl. 42,7-8). Ihm wird neues — groBeres — Gliick zuteil.

Die Erzdhlung von einem grofen Dulder findet sich auch bei anderen Volkern des Alten Orients.
Ich verbinde mit dieser Gestalt das Bild von einem unterwiirfigen Diener, der nicht gegen seinen
Herrn aufbegehrt, aus Angst, noch Argeres erdulden zu miissen.

In Israel hat ein spiter Verfasser in diese Rahmenerzidhlung eine tiefgreifende und erschiitternde
Auseinandersetzung mit dem Leid hineingestellt und so die Lebens- und Leiderfahrungen des
Gottesvolkes und einzelner Menschen verdichtet.

Der Aufbau des Ijobbuches

Aus dieser Entstehung des Buches ergibt sich folgender Aufbau: Die Rahmenerzihlung spricht vom
Dulder Ijob, einem Gottesknecht (1,1-2,10; 42,10-17). Zwei Uberleitungen (2,11-13 und 42,7-9)
fiigen die dramatische Auseinandersetzung mit Schicksalsschligen (3,1-42,6) in die
Rahmenerzihlung ein.

Der Grof3teil des Ijobbuches besteht aus Dialogen. Das eigentliche Gesprich findet zwischen Ijob und
Gott statt. Tjob richtet seine Klagen in den Kapiteln 3 und 29-31 an Gott. Zwei Gottesreden (38,1-40,2;
40,6-41,26) mit je einer Antwort [jobs (40,3-5; 42,1-6) reagieren auf [jobs Klagen.



In dieses Gesprich mit Gott wurden die Dialoge mit den Freunden hineingestellt: 4,1-27,23
iberliefern drei Redeginge mit den Freunden Elifas, Bildad und Zofar. Sie werden abgeschlossen
mit einem Loblied auf die Weisheit und der Feststellung: Weise ist ein Mensch, der gottesfiirchtig
lebt. Die Kapitel 32-37 bringen reine Monologe eines vierten Freundes namens Elihu, in denen der
Leidtragende keine Chance bekommt, sich zu duflern.

Antworten auf die Leidfrage
Das Ijobbuch gibt zwei Antworten auf die Leidfrage: Leid ist Priifung und Siihne; die dritte
Antwort (Leid als Strafe) wird von [job bestritten: Er ist nicht schuldig geworden.

Ijob besteht die ,,Priifung*‘

Leid ist Priifung, von der aber [job nichts weif}. Der Dulder Ijob besteht die Priifung, ob er Gott um
Gotteswillen, d. h. weil er Gott ist, liebt, oder aus Eigeninteresse, weil er sich Vorteile erhofft. Es ist
daher logisch, dass nach bestandener Priifung das Gliick [jobs erneuert wird.

Die Antworten des Ijobbuches auf die Fragen des Leidenden sind vielschichtig. Sie zeigen
menschliche Bemiihungen, den Leidenden zu trosten, und ringen darum, mit den vielen
unerkldrbaren Schicksalsschldgen leben zu konnen. Die Freunde des [job vertreten die sogenannte
Schulweisheit und den Grundsatz des Tun-Ergehen-Zusammenhanges: ,,Wer leidet, hat Schuld auf
sich geladen”. Nur wenn Ijob seine Schuld bekennt und sich bessert, wird er von seinen Leiden
erlost. Die Freunde wollen Trost spenden und einen Weg aus dem Leid zeigen. Sie machen [job mit
ihren gutgemeinten Ratschligen immer einsamer, indem sie auf ihren dogmatischen Lehrsétzen und
Moralimperativen beharren. So werden Ratschlige zu Schligen und Freunde zu Gegnern und
Feinden.

[job wendet sich von ihnen ab und Gott zu. Er klagt zu Gott, denn auch er weill aus der
Glaubenstradition des Gottesvolkes, dass alles, also auch sein Leid, von Gott kommt (vgl. 10,2-8;
16; 19). Der Gott, von dem sein eigener Glaube sagt, dass er Retter und Erloser seines Volkes und
jedes Menschen ist, dieser Gott ist ihm zum Feind geworden. Ijob bleibt nur der Appell an den
guten Freundgott der Uberlieferung gegen einen Gott, den er in seiner aktuellen Erfahrung als Feind
sehen muss. Seine Uberzeugung, dass Gott seinen VerheiBungen gerecht wird und den Menschen
Recht widerfahren ldsst, wird in Frage gestellt. Nur Gott kann seine Glaubensnot wenden.

Ijob klagt ...

So wird die Klage immer mehr zur Anklage. Ijob fordert Gott heraus und verlangt, ja fordert
Antwort auf seine Klagen. Nach der Schilderung der gesegneten Vergangenheit (29) und der
schrecklichen Gegenwart (30) beteuert Ijob neuerlich seine Unschuld in einem sogenannten
Reinigungseid (31): ,,Wenn ich das ... getan habe, dann soll mich das ... treffen.” SchlieBlich schreit
er darum, doch endlich gehort zu werden: ,,Gdbe es doch einen, der mich hort. Das ist mein
Begehr, dass der Allmdichtige mir Antwort gibt“. (31,35)

... und Gott antwortet

Gott antwortet. Aber diese Antwort klingt fiir unsere Ohren enttduschend. Er spricht nur Fragen aus,
die [job darauf hinweisen, dass er Geschopf und nicht Schopfer ist. Die Gottesreden aber konnen
letztendlich auch keine befriedigende Losung anbieten, weil sie nur den Verstand ansprechen, nicht
den ganzen Menschen.

Das Ausschlaggebende, das [job wirklich trostet und mit dem Leid versohnt, liegt im Satz: ,, Vom
Horensagen nur hatte ich von dir vernommen; jetzt aber hat mein Auge dich geschaut.” (42,5)
Darum kann [job widerrufen und aufatmen, wenn er auch noch in Staub und Asche sitzt, also das
duBere Leid unverindert geblieben ist. Eine Gotteserfahrung und Gottesbegegnung lésst Ijob befreit
auf- und durchatmen; er kann sein Leid ertragen. Wir horen nicht, wie sich diese Gottesbegegnung
ereignet hat, aber wir sehen die Wirkung: Ijob ist verindert, obwohl sich @uflerlich noch nichts
gedndert hat. Er sitzt weiterhin in Staub und Asche ... aber gelost — erlost.



Diese Erlosung ist eine diesseitige und vorldufige. Der gute Ausgang ist und bleibt gefihrdet. Erst
in der Auferweckung Jesu wird zur Gewissheit, dass Gott durch den Tod hindurch rettet — seinen
Getreuen nicht im Grab, im Leid lasst.

Ijob als Beispiel

Die Gestalt des Ijob zeigt uns, wie sich der glaubende Mensch verhalten soll, wenn ihn
Schicksalsschlége treffen. Wie kein anderer der vielen klagenden Menschen im Ersten Testament
geht er bis an die Grenze dessen, wie ein Mensch mit Gott und von Gott reden darf. Thm wird
bescheinigt, dass er recht gesprochen hat, denn er hat seine Klagen zu dem hingeschrieen, der
tatsdchlich retten kann. An ihn hat er sich geklammert, d. h. er hat geglaubt. Mit einer dieser Reden
des Ijob, mit der Klage von Kapitel 19, mochte ich schlieBen. Neben der Einbindung in den Dialog
mit den Freunden besteht sie aus drei Teilen:

e Schilderung des Leids, das von Gott kommt (19,6-12)

¢ Bitte des von Gott und von den Menschen Verlassenen um Erbarmen (19,13-22)

e Vertrauensbekenntnis zum rettenden Gott Israels (19,23-27)

Ijob 19,6-21

S“Erkennt doch, dass Gott mich niederdriickt, da er sein Netz rings um mich warf. "Schrei' ich:
Gewalt!, wird mir keine Antwort, rufe ich um Hilfe, gibt es kein Recht. SMeinen Pfad hat er versperrt;
ich kann nicht weiter, Finsternis legt er auf meine Wege. *Meiner Ehre hat er mich entkleidet, die
Krone mir vom Haupt genommen. "Er brach mich ringsum nieder, ich muss dahin; er riss mein
Hoffen aus wie einen Baum. "Sein Zorn ist gegen mich entbrannt, gleich seinen Gegnern gelte ich
ihm. "*Vereint riickten seine Scharen an, bahnten gegen mich den Weg, lagerten sich rings um mein
Zelt. *Meine Briider hat er von mir entfernt, meine Bekannten sind mir entfremdet. "*Meine
Verwandten, Bekannten blieben aus, die Giste meines Hauses haben mich vergessen. DAls Fremder
gelte ich meinen Mdgden, von anderem Stamm bin ich in ihren Augen. MRufe ich meinen Knecht, so
antwortet er nicht; mit eigenem Mund muss ich ihn anflehen. Mein Atem ist meiner Frau zuwider;
die Séhne meiner Mutter ekelt es vor mir. *Buben selbst verachten mich, stehe ich auf, verhohnen sie
mich. "°Alle meine Gefiihrten verabscheuen mich, die ich liebe, lehnen sich gegen mich auf. “°An Haut
und Fleisch klebt mein Gebein, nur das Fleisch an meinen Zihnen blieb. 2IErbarmt, erbarmt euch
meiner, ihr, meine Freunde!

Ein solcher Prozess von der Klage zum gldaubigen Vertrauen muss immer wieder, bei jedem neuen
Schicksalsschlag durchgemacht werden. Doch ich hoffe, dass aus jedem Ringen und aus der
Erfahrung guter Tage soviel Vertrauen, Hoffnung und Glaube mitgebracht werden kann, dass
Schicksalsschlidge nicht zu Stolpersteinen werden, die uns zu Fall bringen, sondern uns bekennen lassen:
»Doch ich, ich weif3: mein Erloser lebt! “ (Ijob 19,25)

Dr. Roswitha Unfried
ist nach ihrer jahrelangen Lehrtdtigkeit ehrenamtliche Mitarbeiterin im Bibelwerk Linz.

aus: F. Kogler — K. Schacht (Hgg), Stolpersteine in der Bibel 11, Linz 1997, 74-80



